
Глава семнадцатая 

Явление шивалингама 
Сута сказал: 

Таким образом вкратце было поведано о явлении Садьо[джаты] и прочих. 

Кто читает, слушает или возвещает это лучшим средь брахманов,  

Тот достигает слиянья с Брахманом милостью Высшего владыки. 

Провидцы сказали: 

Как возник лингам и каким образом Шанкара в [образе] лингама почитаем?  

Что есть лингам и кто обладатель лингама, об этом, о Сута, ты поведать должен. 

Ромахаршана сказал: 

Таким же образом боги и провидцы, перед Прародителем склонившись,  

Вопрошали: «О почтенный, как сам по себе появился лингам, 

Каким образом в [образе] лингама Махешвара, Рудра почитаем?  

Что есть лингам? И кто обладатель лингама?», и Прародитель молвил. 

Прародитель сказал: 

Лингам это самое важное [в мире], а обладатель лингама – Высший владыка.  

Ради спасения меня и Вишну явился [лингам] в океане, о первые средь богов. 

Когда [боги] на небесных колесницах вместе с провидцами отправились на Джана-локу,  

Тогда подошло к концу время существования мира, и он был снова поглощен, 

И когда по истечении тысячи чатур-юг боги удалились на Сатья-локу  

И кроме высших среди них достигли слияния со мною, Брахмой, 

Все неподвижные вещи были засухой иссушены, 

А людей, животных, деревья, пишачей, питающихся мясом, 

Гандхарвов и прочих обратили в пепел яркие солнца, 

Тогда в вызывающем великий ужас Едином океане, отовсюду покрытом мраком, 

Погрузился в сон средь вод Тот, чья суть – йога, безупречный, не затрагиваемый 
несчастьями,  

Душа вселенной, тысячеглавый, тысячеокий, тысяченогий, 

Тысячерукий, всеведущий, источник проявленья всех богов,  

[Обладая] раджасом, он был Хираньягарбхой, тамасом – самим Шанкарой, 

Саттвой – Вишну, вездесущий, великий повелитель, являющийся душою всякой [твари],  

2 

Сущность Времени, Тот, чей пуп – Время, белый и черный, чуждый [дурных] качеств, 

Мощнодланный Нараяна, дух мирозданья, объемлющий бытие и небытие.  

Узрев того лотосоокого спящим, 

Я, сбитый с толку майей, к нему в гневе обратил слова:  

«Кто ты? Скажи!», его, вечного, рукой приподнимая. 



Тогда от яростного и крепкого удара руки  

Пробудившись, [Вишну] присел на змее, [служащем] ложем, и, через миг придя в себя, 

Стал взирать ясными очами-лотосами, мокрыми ото сна,  

На меня, стоящего перед ним. Светозарный высокочтимый Хари 

Поднялся и молвил мне улыбаясь сладкие слова:  

«Приветствую, приветствую, о дитятко, о Прародитель, исполненный великого сиянья!» 

О быки среди богов, выслушав эти слова, произнесенные с улыбкой,  

Из-за [влиянья] раджаса охваченный чувством вражды, Джанардане я отвечал: 

«Ты говоришь: «Дитятко, дитятко» тому, кто является причиной проявленья и разрушенья 
[вселенной],  

Мне здесь с улыбкой, словно ученику – наставник, о безгрешный, 

Создателю миров, приводящему в движенье природу, 

Непреходящему, нерожденному Брахме, Виринчи, источнику всех [существ], 

Душе вселенной, творцу и распределителю, с очами точно лотос,  

Ради чего в заблужденье меня ты называешь так, немедля поясни!» 

Он же рек мне: «Узри, что я создатель миров,  

Хранитель и разрушитель, и ты лишь из моего нетленного тела изошел. 

Ты забыл [меня], Джаганнатху, Нараяну, не затрагиваемого недугами,  

Мужа, Высшую душу, много призываемого и много восхваляемого, 

Вишну, Ачьюту, Властителя, источника проявления вселенной,  

В этом нет твоей вины, ведь это вызвано моей майей. 

Слушай истину, о Четырехликий, я – властитель всех богов,  

Создатель, водитель и губитель, нет бога, что мне равен. 

Я – Высший Брахман, [я] – высшая истина, о Прародитель.  

Я – высший свет, я – высшая душа, Господь. 

Все, что бы ни было видно и слышно в этом полном движущегося и неподвижного мире,  

Знай, о Четырехликий, все исполнено меня. 

<…> 

И после того, как он молвил мне эти слова,  

Меж нами, из-за раджаса полными вражды, посреди океана пралаи 

Разгорелся ужасный бой, заставляющий волосы встать дыбом.  

Тем временем, чтоб утихомирить распрю и образумить нас, 

Пред нами возник лучезарный лингам,  

3 

Состоящий из тысячи гирлянд огней, подобный пламени Времени, 

Не знающий ни роста, ни уменьшенья, не имеющий ни начала, ни середины, ни конца,  

Несравненный, необъяснимый, непроявленный, [служащий] источником вселенной. 

Очарованный тысячью его огней, высокочтимый Хари  



Мне, также очарованному, рёк: «Давай осмотрим этот столб огня. 

Я отправлюсь вниз несравненного столба, 

А ты должен вознестись немедля вверх!» 

Молвив так, он, Душа вселенной, принял свой облик  

Вепря, а я, о боги, обратился в гуся. 

С тех пор меня именуют гусем или вселенским гусем.  

«О гусь, о гусь», – кто меня так называет, тот сам станет гусем, 

Сияющим белизной, с пылающими огнем очами, с крыльями, [покрывающими] мир.  

Со скоростью ветра или мысли я стал взмывать вверх, о боги, 

А Нараяна, Душа вселенной, принял облик черного вепря, подобного скоплению черной 
сурьмы,  

Десять йоджан в ширину, сто йоджан в длину, 

Высотою с гору Меру, с белыми и острыми передними клыками,  

Блистающего, как Солнце в конце света, с длинной мордой и громким ревом, 

С короткими ногами и пестрым телом, победоносного, мощного и несравненного,  

Устремился вниз. 

Тысячу лет вепрь – Вишну поспешно опускался,  

Но так основания лингама и не отыскал. 

Такое же время я, утеснитель недругов, поднимался  

Стремительно и изо всех сил, желая узнать, где его макушка, 

Из-за себялюбия, но так и не отыскав ее, назад вернулся, утомленный.  

Также и высокочтимый Вишну, огромный телом, 

Изнуренный, с очами, полными боязни, поднялся вверх.  

Встретившись со мной, он, великодушный, ослепленный майей, 

Склонившись перед Шамбху, стоял, с потрясенным сердцем.  

Спереди, с боков и сзади Высшему владыке 

Совершая поклоны вместе со мной, он размышлял: «Что же случилось?»  

<…> 

Глава двадцать девятая 

Шива в лесу мудрецов 
Санаткумара сказал: 

Теперь я желаю услышать о том, что прежде в лесу деодаров, о господин, 

Свершили обитающие там [мудрецы], благодаря подвижничеству чистые духом.  

Как в этот лес явился высокочтимый Синешеий [бог] 

В необычном облике, поднимающий семя вверх, облаченный в стороны света? ( 

И что свершил в лесу Рудра, высочайшая душа? 

Ты должен поведать правдиво о деяниях Бога богов!  



Сута сказал: 

Выслушав его слова, лучший средь знатоков сути шрути, 

Высокочтимый сын Шилады, молвил слово о Бхаве, слегка улыбаясь.  

Шайлади сказал: 

Мудрецы в дремучем лесу деодаров налагали на себя суровые епитимьи, 

Чтобы умилостивить Бога богов, [живя там] с женами, детьми и огнями.  

И был доволен [ими] Рудра, Повелитель мир, Чекитана, Быкознаменный, 

Носящий спутанные волосы, Высший владыка, высокочтимый Синешеий [бог].  

Дабы увидеть, [насколько] обитатели леса деодаров [преданы] знанию, связанному с 
мирской жизнью, 

Играючи испытать их веру,  

И распространить знание, нацеленное на отрешенность, 

Средь них, чьи сердца привержены знанию мирскому,  

Шанкара, Повелитель мира, в необычном облике, облаченный в стороны света, имеющий 
нечетное количество очей, 

Юный, двурукий, с телом темного цвета, явился в божественный лес деодаров.  

Ослепительно прекрасный Бхагаван, с легкой улыбкой поигрывая бровями, 

Пел, вызывая страсть в женских сердцах.  

Губитель Бестелесного, очаровательный обличьем, 

Заприметив множество женщин, снова и снова заставлял их терзаться любовным желаньем.  

Увидев в лесу необычного мужчину [с телом] темно-синего и красного цвета 

Даже верные мужьям женщины за ним с воодушевленьем поспешили.  

1 Бык Нандин, являющийся ваханой Шивы. 

2 Нандин. 

2 

Женщины, стоявшие у порога лесных хижин или находившиеся в пристанищах средь 
деревьев, 

Побросали свои дела и со спадающими одеждами и украшениями последовали за ним, 
поймав улыбку с его лотоса-лица.  

Шива-Бхикшатана (храм Аруначалешвары, IX в., Тируваннамалай) 

При виде Бхавы некоторые из этих женщин, даже чуждые забав, 

Принялись вращать от вожделения очами и играть бровями.  

Другие женщины с лицом, осиянным улыбкой, 

С чуть спадающими одеждами и развязавшимися поясами стали петь.  

Иные же брахманские жены, завидев его в лесу, свои спадавшие одежды 

И разноцветные браслеты побросав, охваченные страстью, к родичам пошли.  

Некоторые не замечали, что ниспали их верхние и нижние одежды, 

Другие огромные ветвистые деревья за родичей принимали, томимые желаньем.  

Одни пели, другие танцевали и падали на землю, 



3 

Третьи садились, словно слонихи, и вопили, о быки среди дваждырожденных.  

С улыбкой во взоре они повсюду обнимали друг друга. 

Путь Рудре преградив, они показывали кокетливые жесты.  

Одни из них вопрошали: «Кто ты?», другие: «Присядь», 

Третьи: «Куда ты? Будь милостив!» бормотали с радостной душою.  

Неуклюже опускались на землю со спавшей одеждой и распущенными волосами 

Целомудренные жены в присутствии мужей благодаря чарующей силе Бхавы. 

Взирая на их движенья и слыша их речи, вечный Бхава 

Не произнес ни хорошего, ни дурного слова, Владыка высочайший. 

Видя множество женщин и Шанкару в таком обличье, брахманы, 

Главы мудрецов, чрезвычайно грубые слова стали бормотать. 

Силы всех их, [накопленные] подвижничеством, оказались против Шанкары бесполезны, 

Как блистающие на небе звезды гаснут при появленье света Солнца. 

Известно, что из-за проклятия провидца жертвоприношение Брахмы, великого духом, 

Источник благ, к разрушению пришло. 

Из-за проклятия Бхригу могущественный Вишну 

Был вынужден рождаться десять раз и всегда претерпевать лишенья.  

Прежде, о знаток закона, даже тестикулы Индры были отделены от тела 

[Cилой проклятья] разгневанного провидца Гаутамы и брошены на землю.  

Из-за проклятия [Васиштхи] васу были ввергнуты в утробу, 

А вследствие проклятья провидцев Нахуша обратился в змея.  

<…> 

На Дхарму наложил проклятье Мандавья, великий духом, 

А на вришниев вместе с Кришной – Дурвасас и прочие мудрецы. 

Тот же Дурвасас, великий духом, проклял Рагхаву вместе с младшим братом, 

А мудрец Бхригу пнул ногой [Вишну в грудь] в шриватсу. 

Эти и многие другие жертвой брахманского проклятья становились, 

За исключением Вирупакши, Супруга Умы, Бога богов.  

Таким образом, [мудрецы], очарованные им, не узнали Шанкару, 

И произнесли очень страшные слова, [из-за чего] Угра исчез. 

Поэтому они утром с потрясенными сердцами 

К Прародителю, великому духом, восседающему на превосходном сиденье, 

Придя, поведали ему все о случившемся 

В священном лесу деодаров, в подавленном настроенье. 

Прародитель поразмыслил мгновенье 

Над всем тем, что содеяли они в священном лесу деодаров.  



Он встал, сложивши ладони, и перед Бхавою простерся. 

4 

И тотчас же молвил Брахма мудрецам, обитающим в лесу деодаров:  

«О брахманы, позор вам, покинутым удачей, 

Заполучившим великое превосходное сокровище и бездарно растратившим его! 

Тот обладатель лингама, которого вы, лишенные лингама, видали в лесу деодаров, 

Этот сам Высший владыка, принявший необычный облик.  

О брахманы, домохозяева не должны выказывать пренебрежения гостям, 

Прекрасны ли они обликом иль безобразны, пусть даже нечисты и учености чужды.  

Некогда сама Смерть мудрецом Сударшаной, 

Первым среди брахманов, была побеждена благодаря почтительному обращенью с гостем. 

Иного не существует способа преодолеть [океан мирского бытия] для лучших брахманов, 
домохозяев, 

Кроме почтительного отношения к гостю, [служащему] для самоочищенья на земле. 

Прежде домохозяин по имени Сударшана одолеть [бога смерти] 

Обещанье дал. Он наказал своей целомудренной жене: 

«О следующая благому обету, о прекраснобровая, о доброй участью владеющая, слушай 
внимательно то, что я скажу! 

Дома ты не должна выказывать пренебрежения к гостям.  

Поскольку любой из гостей это сам Пинаки владетель, 

Почитай гостя, даже подарив ему себя!» 

Этими речами расстроенная и беспомощная та целомудренная [женщина] 

Молвила мужу, рыдая: «Что же ты говоришь, о господин!» 

Услышав ее слова, снова Сударшана произнес: 

«Все следует отдать для поклоненья Шиве, а гость это сам Шива. 

Поэтому любому из гостей следует почести воздавать всегда». 

Получив такое наставление от мужа, та целомудренная женщина 

Приняла его всем сердцем и возвратилась к своим делам. 

Тогда, чтоб испытать воочию их веру,  

Дхарма, приняв облик брахмана, пришел в дом мудреца. 

Увидев того брахмана, та безгрешная [женщина] обходительно встретила его, почетное 
питье и прочее [преподнеся]. 

Приняв от нее почести, сам Дхарма [в облике] брахмана молвил: 

«О дорогая, где твой мудрый супруг Сударшана?  

Довольно мне риса и прочих яств! Ныне себя ты [мне] отдать должна». 

Тогда та охваченная стыдом женщина, помня сказанное прежде  

Супругом, целомудренная, закрыв глаза, направилась к [нему]. 

«Что?» – она сказала, но затем снова вознамерилась Дхарме [в облике брахмана]  



Отдать себя по повелению мужа. 

Тем временем супруг той женщины Сударшана, 

5 

Великий мудрец, подошел к дверям дома и позвал: 

«Выйди, о дорогая, куда ушла ты?» И гость сам отвечал:  

«С твоей женой я любовью наслаждаюсь, 

О Сударшана, великий участью, скажи мне, что же делать.  

Истек час утех любовных, о Индра средь брахманов, доволен я, о лучший средь 
дваждырожденных». 

Тогда Сударшана, лучший средь дваждырожденных, радостный сказал:  

«Наслаждайся ей, сколько пожелаешь, а я уйду, о брахман». 

После этого Царь закона явился в своем подлинном обличье, будучи довольным.  

Он исполнил все его желанья и молвил, светозарный: 

«Даже в мыслях, о Индра средь брахманов, я этой красавицей не наслаждался,  

Без сомненья, и сюда явился, чтоб узнать [силу вашей] веры. 

Благодаря одному благочестивому поступку одолел ты Смерть, о давший благой обет!  

О мощь этого подвига!» – произнеся эти слова, он удалился. 

Поэтому также должны быть почитаемы все гости. 

К чему же много слов? О брахманы, лишенные удачи, 

У Шанкары вам следует искать прибежища немедля!»  

Выслушав слова Брахмы, быки средь брахманов, 

Ему почести воздав, страдающие, с очами, полными смущенья, отвечали.  

Брахманы сказали: 

Мы не заботились о [нашей] жизни, о участью великий, и женщин охватило возбужденье. 

Увидев Махадеву, который беспорочен, мы его бранили  

И на него проклятье наложили, на вездесущего Держателя трезубца, Пинакина, Нилалохиту, 

По незнанью, но он [одним своим] взором лишил проклятье силы.  

Ты должен поведать нам об отрешенье как средстве 

Узреть Бога богов, Ужасного, Грозного, Носящего капарду. 

Прародитель сказал: 

Вначале изучая веды с верой у учителя, 

Пусть размышляет над их смыслом и постигает дхарму 

Мудрый вплоть до окончания учебы, продолжающейся двенадцать лет. 

Совершив омовенье и женившись, пусть он породит сыновей, следующих благим обетам.  

Разделив средства к жизни между сыновьями, мудрец 

Пусть совершает агништому и прочие жертвоприношения могущественному Яджняшваре. 

Уйдя в лес, пусть мудрец поклоняется Высшему духу через огонь. 

6 



В течение двенадцати лет или только года  

Или двенадцати половин месяца или двенадцати дней 

Питающийся молоком, обуздавший чувства, умиротворенный, пусть почитает всех богов. 

Совершив таким образом жертвоприношенья, пусть поместит в огонь жертвенные сосуды, 
читая мантры, 

Глиняные [сосуды] пусть опустит в воду, а металлические [отдаст] гуру.  

Пусть все свое имущество брахманам без волнения препоручит. 

Совершив пред гуру земной поклон, пусть примет санньясу как пустынник, чуждый страстей. 

Сбрив все волосы и выбросив священный шнур, 

Пусть мудрый совершит пять подношений в воду, произнося [слова] bhūḥ svāhā. 

Затем пусть он странствует [как] пустынник ради освобождения [через слиянье] с Шивой, 

Либо воздерживаясь от еды, либо живя только на воде, 

Либо питаясь листьями или плодами или молоком. 

Если достигший освобожденья при жизни в течение шести месяцев или года  

Не уходит, то пусть в странствиях обременяет тело. 

И он достигает соединенья с Шивой, такие деяния верша. 

Тотчас же он приходит к освобожденью, исполненный преданности, о стойкие в обетах. 

Для почитателя Рудры к чему отрешенье, к чему предписанья, к чему благие обеты, 

Жертвоприношенья, [раздача] разнообразных даров, хомы, различные шастры и веды? 

Благодаря преданности Бхаве Швета, великий духом, смерть одолел. 

Да будет у вас преданность Махадеве, Шанкаре, Высшей душе! 

Так в Благословенной Линга-махапуране, в первой части, заканчивается двадцать девятая 
глава, называющаяся «Шива в лесу мудрецов». 

Перевод сделан по изданию: Shri-Lingapurana. Gorakhapura: Gitapresa, 1985. Автор 
перевода: Андрей Игнатьев (www.sanskrit.su) 

 

 


