
Раджанака Ананда. 
Шаттримшат таттва самдоха. 

(Собрание тридцати шести таттв.) 
Перевод с санскрита Ерченкова О. Н. 

 
 
yadayamanuttaramuurtirnijechchhayaakhilamidaM 
jagatsrashhTuM |  
paspande sa spandaH prathamashshivatattvamuchyate 
tajGYaiH ||1|| 
 
Наивысший Образ  (Абсолюта, Ануттара мурти), 
творящий Своей Волей всю эту вселенную - 
пульсирующая спанда, именуется знающими первой, 
Шива таттвой. | 1 |  
 
ichchhaa saivasvachchhaa sa.ntatasamavaayinii satii 
shaktiH | 
sacharaacharasya jagato biijaM nikhilasya nijaniliinasya 
||2||  
 
Сущая иччха Шакти – (Его) вечная неотъемлемая 
собственная Воля. (Она) – семя всей движущейся и 
неподвижной вселенной и Его собственной 
трансформации. | 2 | 
 
svechchhaashaktyudgiirNaM jagadaatmatayaa 
samaachchhaadya | 
nivasansa eva nikhilaanugrahaniratassadaashivo.amihitaH 
||3||  
 
Благодаря  Своей иччха шакти, переполняющей 
сущность вселенной (джагатдатма), проявляется и 
существует Садашива, являющий всю милость.| 3 | 
 
vishvaM pashchaatpashyan.h idantayaa nikhilamiishvaro 
jaataH |  
saa bhavati shuddhavidyaa yedantaahantayorabhedamatiH 
||4||  
 



Затем появляется Ишвара, зрящий всю вселенную, 
посредством чувства «этого» (иданта). (Затем) является  
шуддха видья,  в которой «Я» и «То» - нераздельны. | 4 | 
 
 
maayaa vibheda buddhirnijaa.nshajaateshhu 
nikhilajiiveshhu |  
nityaM tasya niraN^kushavibhavaM veleva vaaridhe rundhe 
|| 5|| 
 
Его (Парамешвары) Разум (буддхи),  который есть Майа 
(таттва) разделяется на части среди джив, являющихся 
порожденными им частями и ограничивает их, подобно 
берегу, ограничивающему океан. Но, даже будучи 
(погруженным) в нечистый порядок, Парамешвара вечно 
(остается обладателем) Своего независимого 
могущества.|5| 
 
sa tayaa parimitamuurtissaN^kuchitasamastashaktireshha 
pumaan.h |  
raviriva 
sa.ndhyaaraktassa.nhR^itashaktissvabhaasane.apyapaTuH 
|| 6||  
 
Под влиянием этой ограничивающей Шакти Он 
(становится) пурушей (отдельным живым существом), 
подобно красному не жгучему солнцу, чью энергию 
забирает заря.|6| 
 
 
saMpuurNakartR^itaadyaa bahvyassantyasya 
shaktayastasya |  
saN^kochaatsaN^kuchitaaH kalaadiruupeNa 
ruuDhayantyevaM || 7||  
 
Множество присущих ему Шакти полноты,  деятельности 
и прочего,   будучи собранными, ограничивают его  в 
форме калА  (таттвы) и т.д.|7| 
 
 
tatsarvakartR^itaa saa saN^kuchitaa 
katipayaarthamaatraparaa |  



kiJNchitkartaaramamuM kalayanti kiirtyate kalaa naama 
||\ 8||  
 
Ограничивающая (Шакти), именуется калА (Таттвой). 
Она ограничивает Его всемогущество и побуждает 
выполнять конкретную деятельность. |8| 
 
sarvaGYataasya shaktiH 
parimitatanuralpavedyamaatraparaa |  
GYaanamutpaadayantii vidyeti nigadyate budhairaadyaiH 
||\ 9||  
 
Шакти, ограничивающая Его всезнание, знанием 
относящимся только к телу, и порождающая 
(соответствующее) знание, именуется мудрыми видья 
таттвой.|9|  
 
nityaparipuurNatR^iptiH shaktistasyaiva paramitaa tu satii 
|  
bhogeshhu rajjayantii satatamamuM raagatattvataaM 
yaataa || 10||  
 
Шакти, ограничивающая Его вечное совершенное 
удовлетворение, но являющаяся (Его) целомудренной 
супругой, царствующей постоянно в объектах 
наслаждения есть рага таттва  - Его супруга.|10| 
 
saa nityataasya shaktirnikR^ishhya 
nidhanodayapradaanena |  
niyataparichchhedakarii klR^iptaa syaatkaalatattvaruupeNa 
|| 11||  
 
Шакти, ограничивающая Его вечность, наделяя 
появлением смерти и в форме кАла таттвы, является 
совершающей (Его) окончательное дробление.|11|  
 
yaasya svatantrataakhyaa shaktissaN^kochashaalinii saiva 
|  
kR^ityaakR^ityeshhvavashaM niyatamamuM 
niyamantyabhuunniyatiH ||12||  
 



Его Шакти, именуемая Самодостаточность 
(сватантрата) под влиянием которой появляется 
ограниченность, она же ограничивая себя причиной и 
следствием, становится нияти таттвой. |12|  
 
ichchhaaditrisamashhTishshaktishshaantaasya 
saN^kuchadruupaa |  
saN^kalitechchhaadyaatyakasattvaadika saamyaruupiNii tu 
satii ||13||  
 
Совокупность трех шакти, начиная с иччхи есть форма 
Покоя. Он есть сущее равновесие состоящее из Воли и 
прочего, саттвы и других (качеств).|13| 
 
buddhyaadisaamarasyasvaruupachittaatmikaa gataa 
prakR^itiH |  
ichchhaasya rajoruupaahaN^kR^itiraasiidahaM pratiitikarii 
|| 14||  
 
Совокупность буддхи и прочего, чья изначальная форма 
считается состоящей из Сознания - есть пракрити. Из 
иччхи, в образе раджаса, происходит эго, 
осуществляющее чувство «я». |14| 
 
GYaanaapi sattvaruupaa nirNayabodhasya kaaraNaM 
buddhiH | 
tasya kriyaa tamomayamuurtirmanochyate vikalpakarii 
||15||  
 
Знание в форме саттвы, причина проявления Сознания, 
- есть разум (буддхи). Его деятельность в тамасе  
именуется умом (манасом), творящим 
мыслепредставления (викальпы). |15|   
 
vaamaadipaJNchabhedassaiva saN^kuchitavigraho devaH |  
GYaanakriyoparaagapraadhaanyaadvividhavishharuupo.ab
huut.h ||16||  
 
Деление на Ваму и прочих, есть умаленный образ Бога. 
Он становится знанием, действием, окрашиванием, 
предшествующим  форме разнообразных объектов. |16|   
 



shrotraM chaxussparshanajihvaaghraaNaani 
bodhakaraNaani | 
shadbasparsharuuparasagandhau cheti bhuutasuxmaaNi 
||17||  
 
Ухо, глаз, кожа, язык, нос – инструменты сознания. Звук, 
прикосновение, форма, вкус, запах, - тонкие 
элементы.|17|   
 
ayamevaatinikR^ishhTo jaato bhuutaatmanaapi 
bhuuteshaH |  
gaganamanilashcha tejassalilaM bhuumishcha 
paJNchabhuutaani ||18|| 
 
Порождающий их, но незатронутый ими воплощенный 
Атман (Бхутатман) – есть владыка элементов  Бхутеша. 
Пространство, воздух, огонь, вода и земля – пять (грубых) 
элементов.|18| 
 
shrotraadikaraNavedyaashshabdaadyaastaani 
vedakaanyeshhaaM |  
vachanakarii vaagaasiit.h paaNissyaatkaraNabhuutaadaane 
||\ 19||  
 
Уши и прочие – постигающие органы, ими постигаются 
звук и другие (объекты). Язык есть (орган), творящий 
речь. Рука является органом хватания.|19| 
 
gamanavisargaanandatritaye paadaadikaM karaNaM |  
gandhavatii bhuumissyaadaapassaa.nsiddhikadravaastejaH 
||\ 20||  
 
Ходьба, испражнение и наслаждение –  (функция) трех 
(действующих) органов начиная с ног. Земля наделена 
запахом, вода наделена текучестью. |20| 
 
ushhNasparshamaruupasparsho vaayurambaraM 
sashabdaM |  
shhaTtri.nshattattvamayaM vande kulaatigaM shaMbhuM 
||21||  
 



Огонь наделен теплом, прикосновением и формой, воздух 
(наделен) прикосновением, запахом и звуком. Я 
склоняюсь перед Шамбху, Каулой, превосходящим Кулу, 
состоящим из тридцати шести таттв. |21| 
 
Такова «Шатттримшат таттва сандоха», сочиненная 
Раджанакой Анандой. 
  


