Хамса упанишада 
ОМ! Полное то, полное это. 
От полного полное 
берется, полным полное прибывает, 
полное лишь остается. 
ОМ! Шанти! Шанти! Шанти! 
1. Гаутама сказал: 
О, Сострадательный, Бхагаван, все дхармы знающий, 
все писания ведающий, 
(скажи), каким же способом является постиженье знания Брахмана? 
2. Вечно юный риши Санаткумара сказал: 
Открыв, узнав тайный смысл всех Вед, узнав 
Держателя Трезубца (Шиву), 
выслушай от меня, Гаутама, знание, которое дала Парвати — 
3. Ту сущность – несказанную, тайную, для посвящённых 
дающую плод Освобождения, подобную раскинувшему 
(крылья) Лебедю. 
Теперь сообщим о превращении души 
в Высочайшего Лебедя (парамахамсу) 
благо устремлённому, успокоенному, смиренному, 
любящему учителя. 
Всегда размышляющий: «ХАМСА! ХАМСА!», проникая во все тела, существует, как огонь во всех дровах, как в сезаме масло. К узнавшему это смерть не приходит. Устойчиво сжав задний проход, поднимая воздух от муладхары к свадхистане, где нужно сделать три оборота слева направо, пусть пройдет манипуру, пройдя (ее) — анахату с вишуддхой, сдерживая праны, (достигнет) аджна-чакры и Брахмарандры и так три раза (проделает) постоянно размышляющий: «Я» Затем: (слышен) звук, что (идет) от (Корневой) опоры до Брахмарандры. Подобный чистому кристаллу, он, поистине, Брахманом, Высшим Атманом называется. 
2 
Затем размышляют: Лебедь — хамса, непроявленное гаятри — гимн, Высочайший Лебедь — парамахамса, «Я — семя», «Он — сила», «Он — я» — стержень. 
Такого понимания) достигают 21 600 раз (повторяя мантру) день и ночь. Солнцу и Луне, Незапятнанному, Невидимому — тонкое, легкое (в нас) да проявится! Агни и Соме - ВАУШАТ! 
Касаясь сердца и других членов, выполняют (два обряда) – подношением и созерцанием. 
В сердце, восьми лепестковом (лотосе), создав собственно Лебедя, следует представить (его) так: 
Агни и Сома — крылья (его), знак ОМ голова, а точка — главное око, 
Рудра и Рудрани — лапы, 
обе руки по бокам — Время и Агни. 
Оба в нём находятся — обучающий и обучение. Это тот 
Высочайший Лебедь, блеском 10 миллионов солнц сияющий. 
Этим (видением) он достигается. Восемь составляющих его оборот таковы: 
В (восточном) лепестке — к добродетели 
стремление; 
в (лепестке) Агни — сон и вялость пребывают; 
в (лепестке) Ямы — к жестокости стремление; 
в (лепестке) Ниррити — злость; 
в (лепестке) Варуны — к игре; 
в (лепестке) Вайави — побуждение 
странствовать; 
в (лепестке) Сомы — наслаждение 
и удовлетворение; 
в (лепестке) Ишаны — собственность и жертвование; 
в середине (лотоса) — бесстрастие; 
в тычинке — бодрствования состояние; 
в семенной коробочке — греза; 
в пестике — забытье. В целости лотоса — Четвертое (состояние) бывает. 
Когда Лебедь исчезает в Звуке, тогда Четвертое 
состояние проходит. 
Невысказанная мантра (аджапа-гаятри) приводит к отсутствию мыслей. 
Так все парамахамсе подвластно, поскольку Лебедь 
заставляет ум распространяться. Повтором мантры миллионов раз этот Звук 
осуществляется. 
Так все парамахамсе подвластно, (и) появляется Звук 10 видов: 
первый — тинь, 
второй — тинь-тинь, 
третий — звук колокольчика, 
четвертый — раковины, 
пятый — звук струнного (инструмента), 
шестой — хлопка, 
седьмой — флейты, 
восьмой — мриданга", 
девятый — большого боевого барабана", 
десятый — звук грома. 
Девять (первых) отвергнув, десятый же пусть изучает. При первом — тинь-тинь — (звучит) туловище, при втором — туловище мешает, при третьем — усталость проходит, при четвертом — дрожит голова, при пятом — из нёба сочится нектар, при шестом — наслаждаются амритой, при седьмом — (появляется) познание тайного, при восьмом — возвышенная речь, при девятом — невидимое тело, чистые божественные глаза. При десятом — явится Высочайшее Благо, Атман с Брахманом сольется. 
В Том (состоянии) ум растворяется в уме, сжигаются стремление-колебание, добродетель-грех, (является) Вечный Шива, все присутствующий Силой и Самим (Атманом), самосветящийся, чистый, вечно невозмутимый, спокойный. 
Это объяснение. Это Вед сообщение. 
