Глава семнадцатая

Явление шивалингама

Сута сказал:

Таким образом вкратце было поведано о явлении Садьо[джаты] и прочих.

Кто читает, слушает или возвещает это лучшим средь брахманов, 

Тот достигает слиянья с Брахманом милостью Высшего владыки.

Провидцы сказали:

Как возник лингам и каким образом Шанкара в [образе] лингама почитаем? 

Что есть лингам и кто обладатель лингама, об этом, о Сута, ты поведать должен.

Ромахаршана сказал:

Таким же образом боги и провидцы, перед Прародителем склонившись, 

Вопрошали: «О почтенный, как сам по себе появился лингам,

Каким образом в [образе] лингама Махешвара, Рудра почитаем? 

Что есть лингам? И кто обладатель лингама?», и Прародитель молвил.

Прародитель сказал:

Лингам это самое важное [в мире], а обладатель лингама – Высший владыка. 

Ради спасения меня и Вишну явился [лингам] в океане, о первые средь богов.

Когда [боги] на небесных колесницах вместе с провидцами отправились на Джана-локу, 

Тогда подошло к концу время существования мира, и он был снова поглощен,

И когда по истечении тысячи чатур-юг боги удалились на Сатья-локу 

И кроме высших среди них достигли слияния со мною, Брахмой,

Все неподвижные вещи были засухой иссушены,

А людей, животных, деревья, пишачей, питающихся мясом,

Гандхарвов и прочих обратили в пепел яркие солнца,

Тогда в вызывающем великий ужас Едином океане, отовсюду покрытом мраком,

Погрузился в сон средь вод Тот, чья суть – йога, безупречный, не затрагиваемый несчастьями, 

Душа вселенной, тысячеглавый, тысячеокий, тысяченогий,

Тысячерукий, всеведущий, источник проявленья всех богов, 

[Обладая] раджасом, он был Хираньягарбхой, тамасом – самим Шанкарой,

Саттвой – Вишну, вездесущий, великий повелитель, являющийся душою всякой [твари], 

2

Сущность Времени, Тот, чей пуп – Время, белый и черный, чуждый [дурных] качеств,

Мощнодланный Нараяна, дух мирозданья, объемлющий бытие и небытие. 

Узрев того лотосоокого спящим,

Я, сбитый с толку майей, к нему в гневе обратил слова: 

«Кто ты? Скажи!», его, вечного, рукой приподнимая.

Тогда от яростного и крепкого удара руки 

Пробудившись, [Вишну] присел на змее, [служащем] ложем, и, через миг придя в себя,

Стал взирать ясными очами-лотосами, мокрыми ото сна, 

На меня, стоящего перед ним. Светозарный высокочтимый Хари

Поднялся и молвил мне улыбаясь сладкие слова: 

«Приветствую, приветствую, о дитятко, о Прародитель, исполненный великого сиянья!»

О быки среди богов, выслушав эти слова, произнесенные с улыбкой, 

Из-за [влиянья] раджаса охваченный чувством вражды, Джанардане я отвечал:

«Ты говоришь: «Дитятко, дитятко» тому, кто является причиной проявленья и разрушенья [вселенной], 

Мне здесь с улыбкой, словно ученику – наставник, о безгрешный,

Создателю миров, приводящему в движенье природу,

Непреходящему, нерожденному Брахме, Виринчи, источнику всех [существ],

Душе вселенной, творцу и распределителю, с очами точно лотос, 

Ради чего в заблужденье меня ты называешь так, немедля поясни!»

Он же рек мне: «Узри, что я создатель миров, 

Хранитель и разрушитель, и ты лишь из моего нетленного тела изошел.

Ты забыл [меня], Джаганнатху, Нараяну, не затрагиваемого недугами, 

Мужа, Высшую душу, много призываемого и много восхваляемого,

Вишну, Ачьюту, Властителя, источника проявления вселенной, 

В этом нет твоей вины, ведь это вызвано моей майей.

Слушай истину, о Четырехликий, я – властитель всех богов, 

Создатель, водитель и губитель, нет бога, что мне равен.

Я – Высший Брахман, [я] – высшая истина, о Прародитель. 

Я – высший свет, я – высшая душа, Господь.

Все, что бы ни было видно и слышно в этом полном движущегося и неподвижного мире, 

Знай, о Четырехликий, все исполнено меня.

<…>

И после того, как он молвил мне эти слова, 

Меж нами, из-за раджаса полными вражды, посреди океана пралаи

Разгорелся ужасный бой, заставляющий волосы встать дыбом. 

Тем временем, чтоб утихомирить распрю и образумить нас,

Пред нами возник лучезарный лингам, 

3

Состоящий из тысячи гирлянд огней, подобный пламени Времени,

Не знающий ни роста, ни уменьшенья, не имеющий ни начала, ни середины, ни конца, 

Несравненный, необъяснимый, непроявленный, [служащий] источником вселенной.

Очарованный тысячью его огней, высокочтимый Хари 

Мне, также очарованному, рёк: «Давай осмотрим этот столб огня.

Я отправлюсь вниз несравненного столба,

А ты должен вознестись немедля вверх!»

Молвив так, он, Душа вселенной, принял свой облик 

Вепря, а я, о боги, обратился в гуся.

С тех пор меня именуют гусем или вселенским гусем. 

«О гусь, о гусь», – кто меня так называет, тот сам станет гусем,

Сияющим белизной, с пылающими огнем очами, с крыльями, [покрывающими] мир. 

Со скоростью ветра или мысли я стал взмывать вверх, о боги,

А Нараяна, Душа вселенной, принял облик черного вепря, подобного скоплению черной сурьмы, 

Десять йоджан в ширину, сто йоджан в длину,

Высотою с гору Меру, с белыми и острыми передними клыками, 

Блистающего, как Солнце в конце света, с длинной мордой и громким ревом,

С короткими ногами и пестрым телом, победоносного, мощного и несравненного, 

Устремился вниз.

Тысячу лет вепрь – Вишну поспешно опускался, 

Но так основания лингама и не отыскал.

Такое же время я, утеснитель недругов, поднимался 

Стремительно и изо всех сил, желая узнать, где его макушка,

Из-за себялюбия, но так и не отыскав ее, назад вернулся, утомленный. 

Также и высокочтимый Вишну, огромный телом,

Изнуренный, с очами, полными боязни, поднялся вверх. 

Встретившись со мной, он, великодушный, ослепленный майей,

Склонившись перед Шамбху, стоял, с потрясенным сердцем. 

Спереди, с боков и сзади Высшему владыке

Совершая поклоны вместе со мной, он размышлял: «Что же случилось?» 

<…>

Глава двадцать девятая

Шива в лесу мудрецов

Санаткумара сказал:

Теперь я желаю услышать о том, что прежде в лесу деодаров, о господин,

Свершили обитающие там [мудрецы], благодаря подвижничеству чистые духом. 

Как в этот лес явился высокочтимый Синешеий [бог]

В необычном облике, поднимающий семя вверх, облаченный в стороны света? (

И что свершил в лесу Рудра, высочайшая душа?

Ты должен поведать правдиво о деяниях Бога богов! 

Сута сказал:

Выслушав его слова, лучший средь знатоков сути шрути,

Высокочтимый сын Шилады, молвил слово о Бхаве, слегка улыбаясь. 

Шайлади сказал:

Мудрецы в дремучем лесу деодаров налагали на себя суровые епитимьи,

Чтобы умилостивить Бога богов, [живя там] с женами, детьми и огнями. 

И был доволен [ими] Рудра, Повелитель мир, Чекитана, Быкознаменный,

Носящий спутанные волосы, Высший владыка, высокочтимый Синешеий [бог]. 

Дабы увидеть, [насколько] обитатели леса деодаров [преданы] знанию, связанному с мирской жизнью,

Играючи испытать их веру, 

И распространить знание, нацеленное на отрешенность,

Средь них, чьи сердца привержены знанию мирскому, 

Шанкара, Повелитель мира, в необычном облике, облаченный в стороны света, имеющий нечетное количество очей,

Юный, двурукий, с телом темного цвета, явился в божественный лес деодаров. 

Ослепительно прекрасный Бхагаван, с легкой улыбкой поигрывая бровями,

Пел, вызывая страсть в женских сердцах. 

Губитель Бестелесного, очаровательный обличьем,

Заприметив множество женщин, снова и снова заставлял их терзаться любовным желаньем. 

Увидев в лесу необычного мужчину [с телом] темно-синего и красного цвета

Даже верные мужьям женщины за ним с воодушевленьем поспешили. 

1 Бык Нандин, являющийся ваханой Шивы.

2 Нандин.

2

Женщины, стоявшие у порога лесных хижин или находившиеся в пристанищах средь деревьев,

Побросали свои дела и со спадающими одеждами и украшениями последовали за ним, поймав улыбку с его лотоса-лица. 

Шива-Бхикшатана (храм Аруначалешвары, IX в., Тируваннамалай)

При виде Бхавы некоторые из этих женщин, даже чуждые забав,

Принялись вращать от вожделения очами и играть бровями. 

Другие женщины с лицом, осиянным улыбкой,

С чуть спадающими одеждами и развязавшимися поясами стали петь. 

Иные же брахманские жены, завидев его в лесу, свои спадавшие одежды

И разноцветные браслеты побросав, охваченные страстью, к родичам пошли. 

Некоторые не замечали, что ниспали их верхние и нижние одежды,

Другие огромные ветвистые деревья за родичей принимали, томимые желаньем. 

Одни пели, другие танцевали и падали на землю,

3

Третьи садились, словно слонихи, и вопили, о быки среди дваждырожденных. 

С улыбкой во взоре они повсюду обнимали друг друга.

Путь Рудре преградив, они показывали кокетливые жесты. 

Одни из них вопрошали: «Кто ты?», другие: «Присядь»,

Третьи: «Куда ты? Будь милостив!» бормотали с радостной душою. 

Неуклюже опускались на землю со спавшей одеждой и распущенными волосами

Целомудренные жены в присутствии мужей благодаря чарующей силе Бхавы.

Взирая на их движенья и слыша их речи, вечный Бхава

Не произнес ни хорошего, ни дурного слова, Владыка высочайший.

Видя множество женщин и Шанкару в таком обличье, брахманы,

Главы мудрецов, чрезвычайно грубые слова стали бормотать.

Силы всех их, [накопленные] подвижничеством, оказались против Шанкары бесполезны,

Как блистающие на небе звезды гаснут при появленье света Солнца.

Известно, что из-за проклятия провидца жертвоприношение Брахмы, великого духом,

Источник благ, к разрушению пришло.

Из-за проклятия Бхригу могущественный Вишну

Был вынужден рождаться десять раз и всегда претерпевать лишенья. 

Прежде, о знаток закона, даже тестикулы Индры были отделены от тела

[Cилой проклятья] разгневанного провидца Гаутамы и брошены на землю. 

Из-за проклятия [Васиштхи] васу были ввергнуты в утробу,

А вследствие проклятья провидцев Нахуша обратился в змея. 

<…>

На Дхарму наложил проклятье Мандавья, великий духом,

А на вришниев вместе с Кришной – Дурвасас и прочие мудрецы.

Тот же Дурвасас, великий духом, проклял Рагхаву вместе с младшим братом,

А мудрец Бхригу пнул ногой [Вишну в грудь] в шриватсу.

Эти и многие другие жертвой брахманского проклятья становились,

За исключением Вирупакши, Супруга Умы, Бога богов. 

Таким образом, [мудрецы], очарованные им, не узнали Шанкару,

И произнесли очень страшные слова, [из-за чего] Угра исчез.

Поэтому они утром с потрясенными сердцами

К Прародителю, великому духом, восседающему на превосходном сиденье,

Придя, поведали ему все о случившемся

В священном лесу деодаров, в подавленном настроенье.

Прародитель поразмыслил мгновенье

Над всем тем, что содеяли они в священном лесу деодаров. 

Он встал, сложивши ладони, и перед Бхавою простерся.

4

И тотчас же молвил Брахма мудрецам, обитающим в лесу деодаров: 

«О брахманы, позор вам, покинутым удачей,

Заполучившим великое превосходное сокровище и бездарно растратившим его!

Тот обладатель лингама, которого вы, лишенные лингама, видали в лесу деодаров,

Этот сам Высший владыка, принявший необычный облик. 

О брахманы, домохозяева не должны выказывать пренебрежения гостям,

Прекрасны ли они обликом иль безобразны, пусть даже нечисты и учености чужды. 

Некогда сама Смерть мудрецом Сударшаной,

Первым среди брахманов, была побеждена благодаря почтительному обращенью с гостем.

Иного не существует способа преодолеть [океан мирского бытия] для лучших брахманов, домохозяев,

Кроме почтительного отношения к гостю, [служащему] для самоочищенья на земле.

Прежде домохозяин по имени Сударшана одолеть [бога смерти]

Обещанье дал. Он наказал своей целомудренной жене:

«О следующая благому обету, о прекраснобровая, о доброй участью владеющая, слушай внимательно то, что я скажу!

Дома ты не должна выказывать пренебрежения к гостям. 

Поскольку любой из гостей это сам Пинаки владетель,

Почитай гостя, даже подарив ему себя!»

Этими речами расстроенная и беспомощная та целомудренная [женщина]

Молвила мужу, рыдая: «Что же ты говоришь, о господин!»

Услышав ее слова, снова Сударшана произнес:

«Все следует отдать для поклоненья Шиве, а гость это сам Шива.

Поэтому любому из гостей следует почести воздавать всегда».

Получив такое наставление от мужа, та целомудренная женщина

Приняла его всем сердцем и возвратилась к своим делам.

Тогда, чтоб испытать воочию их веру, 

Дхарма, приняв облик брахмана, пришел в дом мудреца.

Увидев того брахмана, та безгрешная [женщина] обходительно встретила его, почетное питье и прочее [преподнеся].

Приняв от нее почести, сам Дхарма [в облике] брахмана молвил:

«О дорогая, где твой мудрый супруг Сударшана? 

Довольно мне риса и прочих яств! Ныне себя ты [мне] отдать должна».

Тогда та охваченная стыдом женщина, помня сказанное прежде 

Супругом, целомудренная, закрыв глаза, направилась к [нему].

«Что?» – она сказала, но затем снова вознамерилась Дхарме [в облике брахмана] 

Отдать себя по повелению мужа.

Тем временем супруг той женщины Сударшана,

5

Великий мудрец, подошел к дверям дома и позвал:

«Выйди, о дорогая, куда ушла ты?» И гость сам отвечал: 

«С твоей женой я любовью наслаждаюсь,

О Сударшана, великий участью, скажи мне, что же делать. 

Истек час утех любовных, о Индра средь брахманов, доволен я, о лучший средь дваждырожденных».

Тогда Сударшана, лучший средь дваждырожденных, радостный сказал: 

«Наслаждайся ей, сколько пожелаешь, а я уйду, о брахман».

После этого Царь закона явился в своем подлинном обличье, будучи довольным. 

Он исполнил все его желанья и молвил, светозарный:

«Даже в мыслях, о Индра средь брахманов, я этой красавицей не наслаждался, 

Без сомненья, и сюда явился, чтоб узнать [силу вашей] веры.

Благодаря одному благочестивому поступку одолел ты Смерть, о давший благой обет! 

О мощь этого подвига!» – произнеся эти слова, он удалился.

Поэтому также должны быть почитаемы все гости.

К чему же много слов? О брахманы, лишенные удачи,

У Шанкары вам следует искать прибежища немедля!» 

Выслушав слова Брахмы, быки средь брахманов,

Ему почести воздав, страдающие, с очами, полными смущенья, отвечали. 

Брахманы сказали:

Мы не заботились о [нашей] жизни, о участью великий, и женщин охватило возбужденье.

Увидев Махадеву, который беспорочен, мы его бранили 

И на него проклятье наложили, на вездесущего Держателя трезубца, Пинакина, Нилалохиту,

По незнанью, но он [одним своим] взором лишил проклятье силы. 

Ты должен поведать нам об отрешенье как средстве

Узреть Бога богов, Ужасного, Грозного, Носящего капарду.

Прародитель сказал:

Вначале изучая веды с верой у учителя,

Пусть размышляет над их смыслом и постигает дхарму

Мудрый вплоть до окончания учебы, продолжающейся двенадцать лет.

Совершив омовенье и женившись, пусть он породит сыновей, следующих благим обетам. 

Разделив средства к жизни между сыновьями, мудрец

Пусть совершает агништому и прочие жертвоприношения могущественному Яджняшваре.

Уйдя в лес, пусть мудрец поклоняется Высшему духу через огонь.

6

В течение двенадцати лет или только года 

Или двенадцати половин месяца или двенадцати дней

Питающийся молоком, обуздавший чувства, умиротворенный, пусть почитает всех богов.

Совершив таким образом жертвоприношенья, пусть поместит в огонь жертвенные сосуды, читая мантры,

Глиняные [сосуды] пусть опустит в воду, а металлические [отдаст] гуру. 

Пусть все свое имущество брахманам без волнения препоручит.

Совершив пред гуру земной поклон, пусть примет санньясу как пустынник, чуждый страстей.

Сбрив все волосы и выбросив священный шнур,

Пусть мудрый совершит пять подношений в воду, произнося [слова] bhūḥ svāhā.

Затем пусть он странствует [как] пустынник ради освобождения [через слиянье] с Шивой,

Либо воздерживаясь от еды, либо живя только на воде,

Либо питаясь листьями или плодами или молоком.

Если достигший освобожденья при жизни в течение шести месяцев или года 

Не уходит, то пусть в странствиях обременяет тело.

И он достигает соединенья с Шивой, такие деяния верша.

Тотчас же он приходит к освобожденью, исполненный преданности, о стойкие в обетах.

Для почитателя Рудры к чему отрешенье, к чему предписанья, к чему благие обеты,

Жертвоприношенья, [раздача] разнообразных даров, хомы, различные шастры и веды?

Благодаря преданности Бхаве Швета, великий духом, смерть одолел.

Да будет у вас преданность Махадеве, Шанкаре, Высшей душе!

Так в Благословенной Линга-махапуране, в первой части, заканчивается двадцать девятая глава, называющаяся «Шива в лесу мудрецов».

Перевод сделан по изданию: Shri-Lingapurana. Gorakhapura: Gitapresa, 1985. Автор перевода: Андрей Игнатьев (www.sanskrit.su)

