
 Кшемараджа 

Параправешика 

Вхождение в Высшую Реальность 

Оглавление 

Предисловие 

Параправешика 

Комментарий 

Краткая библиография 

Санскритский текст 

Предисловие 

Небольшой прозаический текст «Параправешика» (букв. «Вхождение в 

Высшую Реальность») приписываемый кашмирскому философу, поэту и мистику 

Кшемарадже (XI-XII в), представляет собой конспективное перечисление базо-

вых метафизических категорий кашмирской тантрической школы «Трика». Дан-

ная религиозно-мистическая система представляет собой наименее изученный 

аспект философии и метафизики индуизма, как для западных индологов, так и 

для многих индийских специалистов. Данный факт может вызвать удивление, 

т.к. даже при самом поверхностном знакомстве с текстами кашмирского шива-

изма (КШ) бросается в глаза их чрезвычайная оригинальность и головокружи-

тельная глубина метафизических прозрений, зачастую не имеющих прямых ана-

логов ни в западных, ни в восточных системах метафизики. 

Объяснений тому несколько. Во-первых, кашмирский шиваизм за все время 

своего существования, даже в эпоху своего расцвета, являлся элитарным, эзоте-

рическим учением, не выходившим за рамки узкого круга посвященных адептов 

и часто передававшимся по семейной линии жреческих кланов и высокообразо-

ванных пандитов. Во-вторых, тантрический характер многих аспектов теории и 

практики кашмирского шиваизма противоречит общераспространенного 

предубеждения относительно «гетеродоксальности» и «нигилизма» Тантры, рас-

пространенного как на Западе, так и в индуисткой среде. 

Западные исследователи индуизма, описывая тантрическую систему веро-

ваний, философии и мистической практики, как правило, упоминают учение 

школы Трика вскользь, либо не упоминают вовсе. Их внимание, как правило, со-

средоточено на школах бенгальской Тантры или традиции Шри Видья. Оно и по-

нятно. Влияние этих школ на народный индуизм внешне более сильное, чем вли-

яние Трики. Эти школы и секты имеют больше последователей, более развитую 

(вернее сказать, лучше сохранившуюся) иконографию, ритуал и письменное 

наследие. 

Тем не менее, в первой половине XX века стараниями индийских ученых – 

санскритологов, носителей традиции, таких как Мукунда Рам Шастри, Мадхусу-

дана Каул, и др. была предпринята попытка издать основополагающие тексты 

КШ. Результатом их почти полувековой работы стала знаменитая «Кашмирская 



серия» (Kashmir series of text and studies KSTS) содержащая в себе около сотни 

томов оригинальных текстов и комментариев на санскрите и английском языке. 

Эта серия давно стала библиографической редкостью, и отдельные ее тома ре-

принтом переиздаются в Индии до сих пор. Полностью с этим собранием и с не-

которыми другими текстами КШ можно ознакомиться на сайте: 

www.muktabodha.org 

Стоит, однако, признать, что в последние годы, в среде как западных, так и 

индийских ученых-индологов наметился определенный интерес к этой самобыт-

ной религиозно-мистической Традиции. Стараниями таких ученых как Джаядева 

Сингх, Н. Растоги, Марк Дичковски, Б.Н.Пандит и др. за последние 30 лет было 

издано достаточно много академических работ и переводов основополагающих 

текстов кашмирского шиваизма. В отечественной индологии изучением КШ за-

няты отдельные одиночки – энтузиасты, такие как С. Пахомов, молодой ученый 

из Санкт-Петербурга, В. Дмитриева и автор данной публикации. Исаева в своих 

работах «Слово, творящее мир» упоминает учение КШ в контексте ранней Ведан-

ты и учения о языке древних и средневековых грамматиков, таких как Бхартри-

хари. 

Темой «Параправешики» является перечисление 36 фундаментальных кате-

горий, таттв. Учение о 36 таттвах является общим для метафизики шиваизма и 

шактизма и в особенности Тантры. Весь мир рассматривается как проявление 

Абсолютного Сознания Шивы, который игрой Своей энергии – Шакти, неотлич-

ной от Него творит вселенную, поддерживает и вбирает в Себя. Символом полно-

ты проявления 36 таттв в его фонологическом выражении выступает согласно 

Параправешике мистическая мантра sauḥ, именуемая также прасада-биджа и 

хридая-биджа (семенем Сердца). 

Средневековый кашмирский комментатор Джаяратха (XII в.) в разъяснении 

на первый стих фундаментального труда Абхинавагупты «Тантралока» соотносит 

понятие Сердца с Вселенским блаженством (jagadānanda). Блаженство – сущ-

ностная онтологическая форма переживания Абсолютным Сознанием Своего Бы-

тия. На всех уровнях проявления Абсолютного Сознания Блаженство – неизмен-

ный Его атрибут, входящий в триаду позитивного определения Абсолютной Ре-

альности: сат, чит, ананда (Бытие, Сознание Блаженство). В писаниях КШ приво-

дится сложная классификация уровней переживания Блаженства ананды, в со-

ответствии с тем, с каким уровнем проявленной реальности отождествляет себя 

субъект опыта. Таких уровней блаженства насчитывается шесть, в порядке воз-

растания: ниджананда, нирананда, парананда, брахмананда, махананда, 

чидананда. Эти уровни описываются Абхинавагуптой в пятом разделе «Тантра-

локи» (Т.А. 5.44-50). 

Высшим, седьмым уровнем блаженства Абсолютного Сознания является 

джагадананда. Фактически он не есть уровень, а само всеохватывающее пульси-

рование Абсолюта, (спанда), проявляющееся на всех уровнях Его бытия, и при-

сутствующее в любом явлении и в любом опыте. Эти семь уровней блаженства 

согласно «Шива сутре» являются подразделениями турьи, четвертого трансцен-

дентного состояния сознания наряду с бодрствованием (джаграт), сном со сно-

видениями (свапна) и глубоким сном (сушупти). Это состояние блаженства при-



сутствует на всех уровнях сознания. «Шива сутра» (1.7) так описывает этот про-

цесс: 

jāgratsvapnasuṣuptabhede turyābhogasaṁbhavaḥ 

«[Даже] при разделении [сознания на три состояния]: бодрствования, сна, 

глубокого сна [остается постоянное] наслаждение, порождаемое четвертым [Ту-

рией, Абсолютной Реальностью]». 

Для стороннего наблюдателя данная классификация может показаться из-

лишним умозрительным теоретизированием, однако это далеко не так. Следует 

учитывать тот факт, для мастеров КШ равно как для большинства адептов инду-

изма, особенно его мистических учений, таких как тантра и йога, именно спеку-

лятивный теоретический дискурс занимал подчиненное положение по сравне-

нию с опытом мистического, интуитивного постижения Реальности, именуемого 

интеллектуальной интуицией. В этом смысле, логико-дискурсивная философия и 

теология в ее западном понимании действительно являлась «служанкой» интел-

лектуально-мистического опыта, хотя оба эти метода описания реальности редко 

противопоставлялись друг другу. Мыслители древней и средневековой Индии, 

будучи прежде всего практикующими адептами тех философско-мистических 

систем, которые они излагали на страницах своих трактатов, реально понимали, 

место, значение, достоинства и недостатки интуитивно-мистического и логико-

дискурсивного методов. Не всякий опыт может быть выражен словами, но если 

мы не в силах описать этот опыт, даже косвенно, то существует риск, что мы не 

сможем его воспроизвести и передать, а именно передача сверхчувственного 

опыта является смыслом духовной традиции. Тогда для нас он рискует остаться 

смутным субъективным переживанием, наподобие полузабытого сна, который 

значим и интересен только видевшему его. Отсюда происходит у индийских фи-

лософов такой повышенный интерес к выявлению истинного метода познания 

(pramāṇa или pramā). Установление оптимального гносеологического метода, вы-

страивание иерархической классификации и соответствий между различными 

методами познания является первой интеллектуальной операцией, без которой, 

для индийских мыслителей была бы немыслима экспозиция никакого философ-

ского воззрения (даршаны). Следует напомнить вкратце десять основных пра-

ман, которые в разном количестве и в разных сочетаниях упоминаются практи-

чески во всех системах индийской философии: 1) пратьякша (непосредственное 

чувственное восприятие), 2) анумана (умозаключение), 3) шабда (авторитет свя-

щенных текстов), 4) арша (откровение, принадлежащее риши), 5) упамана (срав-

нение), 6) артхапатти (допущение), 7) абхава (отсутствие), 8) самбхава (включе-

ние), 9) чештха (деятельность, или жесты), 10) акхйа (традиция). 

Различие между логико-дискурсивной и интуитивно-мистической гносеоло-

гией коренится в различии перцептивного инструментария, применяемого в 

обоих системах познания. В первом случае субъект опыта опирается на принци-

пы формальной логики, анализа и синтеза, вся его рефлексия как правило, сво-

дится к установлению верифицируемых фактов, и конвенциональных законо-

мерностей. Инструментом подобной рефлексии, согласно индийским системам 

мысли выступает низший дискурсивный, рациональный ум (манас) и органы 

чувств. Во втором случае инструментом познания является более тонкая инстан-

ция – буддхи. 



«Буддхи, (согласно объяснению сделанному Р. Геноном) есть «рассматрива-

емый по отношению к человеческой индивидуальности или любому другому ин-

дивидуальному состоянию, является, его непосредственным, но трансцендент-

ным принципом, точно так же, как, с точки зрения универсального Существова-

ния, неоформленная манифестация является таковым по отношению к манифе-

стации оформленной. И в то же время буддхи есть то, что можно было бы назвать 

выражением личности в манифестации, т. е. тем, что соединяет существо через 

всю бесконечную множественность его индивидуальных состояний (человече-

ское состояние, во всей его протяженности, есть при этом лишь одно из таких со-

стояний в ряду других). Иными словами, если рассматривать высшее «Я» (Атман), 

или Сверх-Я как духовное Солнце, которое блистает в центре целокупного суще-

ства, то буддхи будет лучом, непосредственно эманировавшим из этого Солнца и 

озаряющим, во всей его целостности, индивидуальное состояние, которое мы 

должны рассмотреть более специальным образом, в то же время связуя его с 

другими индивидуальными состояниями того же существа или даже, еще более 

общим образом, со всеми его проявленными состояниями (индивидуальными и 

не индивидуальными) и, поверх них, с самим центром». Буддхи является той 

сверхрациональной инстанцией, которая позволяет воспринимать каждую вещь 

и каждое явление в ее нераздельной целостности. Источником буддхи, согласно 

КШ, является энергия Знания (jñāna śakti) Шивы, проявляющаяся в пракрити как 

саттва гуна. Поскольку саттва происходит из Джняна-шакти, буддхи обладает 

способностью воспринимать и отражать свет Шивы, как внутреннего «Я-

сознания». Более высоким уровнем восприятия, чем буддхи является принцип 

вимарши или спанды, фундаментальной вибрирующей активности Абсолютного 

Сознания, познающего Самого Себя и формирующей все уровни бытия и его по-

знания. Фактически, это взгляд на мир глазами Бога. На этом уровне познание, 

познающий и объект познания представляют собой неразделимое целое, пребы-

вая в своем источнике. Этот источник именуется Сердцем Бхайравы. Бхайрава – 

одно из имен Шивы наиболее популярное в КШ, означающее «Устрашающий». По 

традиционному комментарию, это имя представляет анаграмму, состоящую из 

слов бхарана, равана, и видравана (творение, поддержание и разрушение). Со-

гласно «Шива сутре» (1.5), Его постижение и осознавание есть Он Сам: 

udyamobhairavaḥ 

«Прозрение есть Бхайрава». 

Кшемараджа, комментируя эту сутру в «Шива сутра вимаршини», дает такое 

пояснение: 

«Прозрение (удьяма) – есть форма погружения Самоосознания (вимарша) в 

Высший Свет (пракаша), спонтанная вспышка Высшего «Я» (самвит), в форме 

расширяющегося [до размеров] вселенной Света [осознавания] (вимарша). Это 

[прозрение], содержащее [в себе] всю вселенную, через единство со всеми бо-

жественными энергиями (Шакти), содержащее всю полноту мыслимых идей – 

есть Бхайрава. [Это Прозрение] будучи причиной выявления Бхайравы, состав-

ляющего Собственную Суть, доступно для преданных Ему через обращение внут-

реннего внимания на эту Сущность (таттву)». 

Следует сказать несколько слов об авторе Параправешики – Кшемарадже. 

Кшемараджа (между 975-1125 г. н.э.) считается одним из ближайших учеников 



великого Абхинавагупты (прим. 950-1020 г. н.э.), гениального мыслителя, мисти-

ка и поэта, чей вклад в сокровищницу индийской мысли и авторитет сравним, 

пожалуй, с величием вклада Шанкары. Скудные биографические сведения сооб-

щают нам, что Кшемараджа приходился Абхинавагупте родственником. По пре-

данию, в конце жизни Абхинавагупта скрылся с тысячью своих учеников в пеще-

ре Бхайрава близ Мангама. Кшемараджа же остался в миру, продолжая нести 

миссию духовного наставника, совмещая эту роль с должностью придворного 

советника, поэта и историографа. Из-под пера Кшемараджи вышло довольно 

много трудов по метафизике и философии кашмирского шиваизма. 

Это: Шива сутра вимаршини (комментарий к базовому тексту КШ), Спанда 

сандоха (комментарий к Спанда карике, другому важному тексту КШ), ряд ком-

ментариев на тексты тантр: Нетра тантру, Сваччханда тантру, Виджнянабхайрава 

тантру и другие произведения. Также он являлся автором ряда малых текстов, в 

число которых относится Параправешика, стихотворные мистические поэмы, 

назидательная литература, комментарии к трактатам по поэтике, драматическо-

му искусству, и даже делопроизводству (трактат: Лока пракаша коша, «Энцикло-

педия мирских прояснений»). Некоторые ученые разграничивают Кшемараджу – 

философа и Кшемендру – поэта, считая их разными личностями. Однако, в одной 

из историографических работ имеются указания на ученичество Кшемендры у 

Абхинавагупты, что позволяет отождествить Кшемараджу и Кшемендру с боль-

шой долей вероятности. 

Публикуя этот небольшой, но крайне насыщенный текст, автор перевода 

надеется, что тем самым пробудит у читателей-специалистов: религиоведов, фи-

лософов, индологов интерес к такой поистине необъятной и чрезвычайно инте-

ресной теме, каковой является философия и метафизика кашмирского тантриче-

ского шиваизма. 

Параправешика 

Склоняемся перед пульсирующим Сознанием в форме Высшей Шакти и дру-

гих проявлений Сердца Верховного Владыки, Сущности Вселенной и Превосхо-

дящего ее. 

Здесь, [т.е. в этой шастре] Верховный Владыка (Парамешвара) есть Свет 

(пракаша) Атмана. Его бытие есть Свет Абсолюта (пракаша) и Отражение (ви-

марша). Отражением (вимаршей) именуется пульсация нетварного «Я» в форме 

вселенной, проявления вселенной и сворачивания вселенной. Если бы [Господь] 

был лишен [способности] Отражения [нирвимарша, т.е. лишен самосознания], Он 

не был бы Владыкой (Ишварой), а был бы неодушевленным предметом (джада). 

Чит, Самвит, Чайтанья, Сварасодита, Паравак, Сватантрья, Параматмамукхья-

майшварья, Картритва, Спхуратта, Сара, Хридая, Спанда, этими и, другими сло-

вами, именуется Отражение (вимарша) в агамах. Итак: нетварное «Я» воистину 

существует, в Самосияющей форме (свапракаша, т.е. первичный нетварный са-

мосияющий Свет), Верховного Владыки, [который] силой верховного Владыче-

ства высвечивает Собою вселенную от Шивы и до земли. Вселенная есть Его 

одушевленная (а-джада) способность действовать. Сотворенная вселенная явля-

ется зависимой от Его Сияния (пракашатва, т.е. способности к проявлению). Та-

ким образом, вселенная неотделима от формы Света (пракашарупат) и деятель-



ности Махешвары. Ничто не может существовать отдельно от Постижения 

(видьятва), вне Пракаши и вне связи с Пракашей. Поэтому, Он не может быть ни-

когда ограничен вселенной, являющейся формой проявления Господа (бхагаван 

пракашатмакарупам). Поскольку Вселенная есть проявление Атмана (пракаша-

нам идам джагат), являясь воплощенной жизнью Атмана, поэтому их невозможно 

разделить. Как можно отрицать свое наличие? 

Поэтому, в действительности, способом познания (прамана), служащим и 

препятствующим [Его познанию] является Его самоосознание (анусандхана, объ-

единение с Ним) , а Его истинное бытие является служащим и препятствующим 

познающим объектом (праматра). 

Что является способом познания (прамана) этого Его истинного бытия? [В 

этом вопросе] истинное бытие уподобляется объекту. Что подобно способу по-

знания (прамана) этого истинного бытия? [Ответ] на этот вопрос [таков]: Это – 

форма самопроявления Махешвары, (махешварасья сваям пракашатвам) в со-

вершенстве осознающего все. Это и есть способ познания (прамана), и то, на что 

опирается [всякий] способ познания (прамана). Этот способ познания (прамана) 

превосходит ощущение тела, синего, счастья и прочего, своим Светом Единого 

Познающего всегда превосходящего (в своем) совершенстве любые способы по-

знания, какую бы, новую и новую, цель он не избирал. 

Итак, из выражения (парамарша) Полноты «Я», наполненного набором зву-

ков (шабда раши, т.е. матрика в форме потенции), которое есть Парамашива, 

происходит миро проявление, состоящее из 36 таттв . Эти 36 таттв таковы: 

1 – Шива, 

2 – Шакти, 

3 – Садашива, 

4 – Ишвара, 

5 – Шуддха видья (чистое знание), 

6 – Майа, 

7 – КалА (разделение), 

8 – Видья (знание), 

9 – Рага (влечение), 

10 – КАла (время), 

11 – Нияти (нужда), 

12 – Пуруша (душа), 

13 – Пракрити (природа), 

14 – Буддхи (интеллект), 

15 – Аханкара (Эго), 

16 – Манас (ум), 

17 – шротра (ухо), 

18 – твак (кожа), 

19 – чакшус (глаз), 

20 – джихва (язык), 

21 – гхрана (нос), 

22 – вак (речь), 

23 – пани (руки), 

24 – пада (ноги), 



25 – паю (анус), 

26 – упастха (гениталии), 

27 – шабда (звук), 

28 – спарша (прикосновение), 

29 – рупа (форма), 

30 – раса (вкус), 

31 – гандха (запах), 

32 – акаша (пространство), 

33 – вайю (воздух), 

34 – вахни (огонь), 

35 – салила (вода), 

36 – бхума (земля). 

Теперь об их признаках. Шива-таттвой именуется Парамашива, включаю-

щий в себя Волю (иччха), Знание (джняна) и действие (крийя), [Чье] бытие – Еди-

ное (Сознание) полное Блаженства. 

Из не знающей препятствий Воли (этого) Высшего Господа [возникает] спо-

собность Воли к Творению вселенной, она есть Первоначальная пульсация 

(пратхама спанда) и Воля, она же Шакти-таттва. 

Истина, из которой произрастает эта вселенная, и в которой она пребывает, 

неотделимо от Атмана – есть Садашива-таттва. «Я», пребывающее [повсюду] и 

охватывающее вселенную – есть Ишвара-таттва. 

Слияние «Я» и «Это» – есть чистое знание (шуддха видья). 

Разделение этих своих Изначальных форм (сва сварупа) есть Майя. 

Когда Парамешвара через Парамешвари, т.е. Майа-шакти воспринимает се-

бя в Изначальной форме (сварупа) ограниченного Познающего, тогда он изве-

стен как Пуруша. Это и есть сансарин (сансарическое существо), связанный кар-

мой. И хотя он не отличен от Парамешвары, под [влиянием] иллюзии этого Пар-

мешвары он является [не осознающим этого, подобно] туче, теряющей свое по-

ложение тучи по собственной воле [т.е. проливаясь дождем]. 

Видья есть Могущество, способствующее обнаружению Единого Сознания 

[которое есть] Свободный Парамашива. Он обладает неограниченными шакти 

вездесущности, всезнания, полноты, всемогущества. Но, будучи подвержены 

умалению, они принимают форму калА (разделения), видья (знания), рага (вле-

чения), нияти (ограничения). КалА именуется причиной ограниченной деятельно-

сти Пуруши, видья – причина ограниченного знания. 

КАла (время) – причина состояний проявленного и непроявленного, разде-

ленных по порядку на прошлое, [будущее] и т.д. 

Нияти (ограничение) «я должен делать это и не должен делать того», – есть 

причина ограниченности. 

Эта пятерка, покрывающая Изначальную форму [Атмана] именуется канчу-

ка. 

Корневая причина таттв, от Махата (первичного хаоса) и до земли – есть 

Пракрити. Она – есть форма саттвы, раджаса и тамаса в состоянии нераздельно-

го равновесия. 

Буддхи – есть отражение (пратибимба) мыслеформы (санкальпа), произво-

дящее убежденность. 



Ахамкарой именуется средство восприятия «Я и То», и «Я и не То». 

Манас – средство намерения (санкальпа). Эта триада есть внутренний ин-

струмент (антахкарана). 

Ухо, кожа, глаз, язык, нос – пять познающих органов, составляющих инстру-

менты восприятия объектов по порядку, таких как звук, прикосновение, форма, 

вкус. Язык, руки, ноги, анус и гениталии – пять органов действия, осуществляю-

щих речь, отдавание, хватание, испражнение и наслаждение. Слух, осязание, 

зрение, вкус, обоняние – общие пять танматр. Акаша дает [чувство] простран-

ства, ветер – жизнь, огонь – сжигает и печет. Вода – форма растворения и теку-

чести. Земля – опора. 

«Как в семени ньягродхи в виде потенции [пребывает] великое дерево, так-

же в хридая-бидже пребывает вселенная движущаяся и неподвижная». 

Так, согласно Традиции [описывается] эта вселенная, пребывающая внутри 

Верховного Господа в форме хридая-биджи. Каким образом? Подобно тому, как 

сосуды для воды и прочее имеют своей причиной глину, и, в сущности, являются 

глиной, как потоки воды разделяются, но остаются водою, так же совокупность 

таттв от земли до майи является Реальным (САТ) Бытием. 

Следует описать суть, составляющую фонемы этой формулы. Каждая часть 

того, что сотворено, пребывающая в форме только пракрити есть слог СА. В нем 

пребывает тридцать одна таттва. Далее, в слоге АУ пребывают шуддха видья, 

Ишвара- и Садашива-таттвы, и их особые шакти, составляющие их сущность: 

джняна- и крийя-шакти, пребывающие во внутреннем бытии высшей Шакти . 

Далее, висарга – есть форма Творения, [представленная] верхней и нижней 

[точками]. 

Таким образом, Парамашива, наполняющий вселенную и превосходящий 

вселенную представляет Свое бытие в проявлении, поддержании и угасании, как 

Сущность Хридая-биджи. 

Таким образом, тот, кто воистину знает хридая-биджу, кто входит в нее, 

становится посвященным в высшую Реальность. Пока в нем сохраняется жизнь, 

он является превосходящим мир, освобожденным при жизни. А при оставлении 

тела он становится Господом Парамашивой. 

  

Комментарий  

1 Этот краткий прозаический трактат Параправешика (букв. «Вхождение в 

высшую [Реальность]) предваряется вступительной мангала-шлокой, в которой 

выражается почтение Шиве – Высшей Реальности, именуемой Верховным Вла-

дыкой, и дается экспозиция главного предмета исследования. Высшая Реаль-

ность именуется здесь Сердцем или сердцевиной (hřdaya). Символика Сердца, 

чрезвычайно важная для всех традиционных культур, здесь является обозначе-

нием Абсолютного Сознания, источником всего Бытия, местопребыванием и суб-

стратом всего творения, неподвижным центром Мира. В качестве символа цен-

тра Бытия образ сердца восходит к «великим упанишадам», в которых ему отво-

дится одно из первоочередных мест. Приведем по этому поводу несколько крас-

норечивых цитат: 



«Дай нам услышать, что говорил тебе кто-нибудь [из твоих учителей]". – 

"Видагдха Шакалья говорил мне: "Поистине, сердце – это Брахман"". – "Как го-

ворил бы имеющий мать, имеющий отца, имеющий учителя, так говорил и Шака-

лья: "Поистине, сердце – это Брахман, ибо чем обладал бы лишенный сердца? Но 

говорил ли он тебе о его [Брахмана] местопребывании и основе?" – "Он не гово-

рил". – "Этот [Брахман стоит] лишь на одной ноге, о царь", – "Так говори же нам, 

Яджнявалкья". – "Сердце и есть [его] местопребывание, пространство – основа, 

его следует почитать как постоянство". – "Какова природа постоянства, Яджня-

валкья?" – "Это сердце, о царь, – сказал [Яджнявалкья]. – Поистине, сердце, о 

царь, – местопребывание всех существ; поистине, сердце, о царь, – основа всех 

существ. Ведь на сердце, о царь, бывают основаны все существа. Поистине, 

сердце, о царь, – высший Брахман. Сердце не покидает того, кто, зная это, почи-

тает этого [Брахмана]; к нему приближаются все существа; став богом, он идет к 

богам"». (Брихадараньяка упанишад 4.1.7) 

«Сердце – это Праджапати, это Брахман, это все. Оно имеет три слога: хри – 

да – ям. Хри – один слог; кто знает это, тому и свои, и чужие [люди] приносят 

[подношения]. Да – [еще] один слог; кто знает это, тому и свои, и чужие [люди] 

дают [дары]. Ям – [еще] один слог; кто знает это, тот идет в небесный мир». (Бри-

хадараньяка упанишад 6.3.1). 

В «Чхандогья упанишад» 8.3.3. Сердце, в соответствии с сакральной этимо-

логией определяется как местопребывание индивидуального начала, Атмана и 

совпадающего с ним Начала Абсолютного, т.е. Брахмана: 

«В сердце – Он, поэтому Он – «хридаям». 

Согласно мистической терминологии КШ Сердце (hřdaya) является одним из 

субститутов понятия «Абсолютное Сознание» (saṁvid). Биением живого сердца 

символизируется пульсация энергии Абсолютного Сознания, именуемой спанда, 

спуратта, Парашакти и т.д. В терминологии йоги, широко применяемой в религи-

озно-мистической практике КШ, к мистическому Сердцу прилагается эпитет 

madhya dhāma (серединная обитель), из которой происходит согласно мистиче-

ской психо-физиологии йоги деятельность пяти органов перцепции (jñānendriya) 

и в которой они обретают успокоение. Другим синонимом понятия мадхья дхама 

является сушумна, центральный тонкий канал, проходящий по позвоночнику, 

символ прямого пути ведущего адепта к Освобождению. Символом этого Абсо-

лютного всеохватного Сознания, именуемого Бхайрава, Парама Шива, Парасам-

вит и т.д., на который должен сосредоточить свое внимание адепт, сделав его 

объектом своего созерцания, является биджа-мантра (семенная мантра) sauḥ, 

именуемая также хридая-биджей и прасада-биджей. В данном трактате этой ман-

тре придается исключительно важное значение. Об ее мистическом символизме 

и значении будет сказано далее. Итак, в данной мангала-шлоке Кшемараджа вы-

ражает свое молитвенное обращение к Высшей Реальности проявляющейся как 

«Сердце Высшего Владыки» – внутреннее самобытие Высшего Сознания и Его 

творческой и познающей способности – мерцающей вибрирующей спанде, Выс-

шей энергии – Шакти, слитых воедино в высшем символе – хридая-бидже, мисти-

ческой мантре sauḥ. 
1 Термины пракаша и вимарша – фундаментальные для метафизики КШ с 

трудом поддаются адекватному переводу. Мы предлагаем условный перевод как 



«Свет» и «Отражение», понимая всю условность подобного перевода этих слож-

ных понятий. Тем не менее, требуется хотя бы краткое пояснение относительно 

сущности и значения терминов. Пракаша и Вимарша – две фазы единого Абсо-

лютного Сознания. Пракаша – Свет Сознания в его потенциальности, в самодо-

статочном Бытии, а вимарша – вибрация, рефлексия, само отражение, самоосо-

знание этого изначального Абсолютного Света. Пракаша – это фаза потенциаль-

ности, в технической терминологии КШ именуемая пралайей, или поглощением. 

В ней все формы имманентного миро проявления растворены, и поглощены Аб-

солютным Сознанием Высшего Шивы. Активная фаза Сознания именуется ви-

маршей, а также сришти, т.е. творением вселенной. Эта фаза проявления также 

называется абхаса (корень "бхас" означает "проявление", или "свечение"). В фо-

нологической символике эти две фазы обозначаются символом нады и бинду, 

первоначальным «гудением» Сознания, и последующим «всплеском», именуе-

мым «пратхама спанда», т.е. первичной пульсацией, вызванное Его собственной 

волей, Иччха Шакти. Графически это выражается точкой и полумесяцем, либо 

точкой в круге в изображениях янтр, и в графике санскритского шрифта девана-

гари. В шрифте деванагари знак точки и полумесяца (чандрабинду) представляет 

носовой звук анусвару. 
1 См. «Тантралоку» (3.100-101): 

asthāsyadekarūpeṇa vapuṣā cenmaheśvaraḥ || 

maheśvaratvaṁ saṁvittvaṁ tadatyakṣyad ghaṭādivat | 

«Если бы Махешвара сиял только в одном качестве, Он лишился бы Своей 

Шакти и Своей Сути как Сознания [и стал бы подобен] неодушевленному предме-

ту, такому как глиняный горшок и прочие [предметы]». 
1 Агамы – класс индийских священных текстов, возникших и существующих 

параллельно Ведам. Крайне не упорядоченные, разные агамы группируются во-

круг различных религиозно-мистических традиций, направлений и сект индуиз-

ма, таких как вишнуизм, шиваизм, шактизм и т.д. Образуя их внутренний, эзоте-

рический слой, связанный непосредственно с методами поклонения конкретным 

божествам, психофизическим упражнениям йоги, различным ритуально-

магическим и инициатическими практиками, агамы являются, как правило, 

вспомогательной священной литературой к мощной устной системе передачи ду-

ховной традиции, существующей в Индии до сих пор. Существуют разнообразные 

варианты списков и классификаций агам по месту их распространения, по почи-

таемым божествам, по школам и т.д. В традиции КШ традиционно насчитывается 

64 недуалистических Бхайрава агам. Из них сохранилось довольно мало текстов. 

Наиболее почитаемые агамы, имеющие хождение в кашмирской традиции: «Ма-

линивиджайоттара тантра», «Сваччханда тантра», «Рудраямала тантра», «Нетра 

тантра», и некоторые другие. Также к разряду агам в традиции кашмирского ши-

ваизма относится «Шива сутра», обнародованная примерно в 8-9 в.н.э. Васугуп-

той. 

Одна из особенностей агамической литературы, делающей ее чрезвычайно 

сложной для перевода является использование особого кодового, т.н. «сумереч-

ного языка» (сандхья бхаша), служащего одновременно двум целям: сокрытию 

сакрального знания от непосвященных и пробуждению у адепта сверх рацио-

нального интуитивного способа мышления. Поэтому здесь приводится такое раз-



нообразие терминов, выражающих одно и тоже понятие, но рознящихся в оттен-

ках смысла. Задача адепта – синтезировать эти оттенки в едином целокупном 

видении Реальности. 

Примерные переводы приводимых терминов: 

Чит – Мыслящий; 

Самвит – Познающий; 

Чайтанья – мыслящее, живое Сознание производное от Чит; 

Сварасодитапаравак – Высшая Речь в своей изначальной эссенции; 

Сватантрья – Свобода, Самодостаточность; 

Параматма – Высший или Запредельный Атман; 

Мукхьямайшварья – Главное Владычество; 

Картритва – Актиность, Способность к деятельности; 

Спхуратта – Мерцание, Вибрация; 

Сара – Сущность, эссенция; 

Хридая – Сердце, Сердцевина; 

Спанда – Вибрация, Вспышка, Дрожание, Шевеление. 
1 Анусандхана (объединение) в данном контексте означает осознание пол-

ноты Абсолютного Сознания Шивы, в котором вселенная, и все феноменальные 

процессы переживаются как не отдельные от своего «Я», как отраженные в «Я», 

и как исходящие из «Я». 
1 Особое проявление Шакти, первичный Логос, «Тайная Мать» (матрика) со-

гласно «Шива сутре» (1.4.) является прообразом всякой идеи и всякого познания: 

jñānādhiṣḥṭhānaṁ mātřkā 

«Матрика – основа Знания». 

Это знание способно как ограничивать Атман, приводя его в состояние 

омраченности двойственностью, посредством трех видов загрязнений: анава-

мала, т.е. утеря Атманом ощущения вселенскости и превращения его в индиви-

дуальное сансарическое существо; карма-мала, утеря им всемогущества, и майя-

мала, утрата единства и попадание под зависимость субъектно-объектных отно-

шений, – так и способствовать пробуждению в ограниченном существе осозна-

ния им своей природы, природы Абсолютного Сознания. Символом ее проявле-

ния в проявленном мире, согласно мистическим представлениям КШ, является 

Божественная Речь на всех уровнях ее функционирования, частным проявлени-

ем которой является символика санскритского алфавита, также именуемого 

матрикой. Первичным потенциальным прообразом матрики является шабдараши 

(букв. набор звуков) недифференцированный Логос в Абсолютном сознании Ши-

вы, из которого путем сложного рекомбинирования через объединение с раз-

личными Шакти, Шива порождает из своего «Я» все многообразие вселенной. 

Этот процесс так описывается в Спанда карике (3.15): 

svarūpāvaraṇe cāsya śaktayaḥ satatotthitāḥ 

yataḥ śabdānuvedhena na vinā pratyayodbhavaḥ || 

«Шакти стремятся к сокрытию Его (Шивы) изначальной формы посредством 

Слова, без которого невозможно возникновение идеи [связанности]». 

Через матрику Абсолютное Сознание погружает себя в двойственность, ста-

новясь эмпирическим ограниченным индивидуумом, но также обретает полноту 

самоузнавания, в мистическом акте пратьябхиджни т.е. обретения полноты зна-



ния о себе Самом. В писаниях Трики существует глубокое и обстоятельное опи-

сания процесса разворачивания вселенной как «звукового образа мира», уста-

навливается также соответствие между буквами санскритского алфавита и раз-

личными аспектами миро проявления. В целом, этот процесс описывается в кате-

гориях иерархии субъектно-объектных и причинно-следственных отношений, в 

которых субъект или причина именуется вачака, (говорящий), а объект или след-

ствие именуется вачья (говорение). 
1 Учение о тридцати шести таттвах – общее для метафизики шиваизма и 

шактизма. Термином Таттва (букв. «Таковость», Истина, Сущность) обозначается 

как Высшая Реальность, Парамашива, так Его частные проявления, иерархически 

проявляющиеся в порядке (крама) нисхождения и вбирания. В целом этот поря-

док соответствует двадцати пяти таттвам санкхьи, с той разницей, что к извест-

ным двадцати пяти таттвам, шиваитские агамы добавляют еще одиннадцать, це-

ликом относящиеся к трансцендентному аспекту Реальности и переходным фор-

мам между ним и миро проявлением. Характерно, что нумерологически число 36 

является суммой ряда натуральных чисел, символизируя таким образом «Полно-

ту вещей». 
1 Учение о спанде – динамичном вибрирующем Сознании, представляет со-

бой уникальное откровение кашмирского шиваизма. Обобщая различные учения 

о Шакти, как об активном Брахмане, мыслители КШ сформулировали стройную и 

оригинальную доктрину, если можно так выразится «единой теории вибрации». 

Эта вибрация Сознания существует на всех уровнях трансцендентного и имма-

нентного бытия, структурируя их, и являясь их основой. Пратхама-спанда – по-

тенциальное трансцендентное движение Иччха-Шакти, (Энергии Воли) возника-

ющее внутри Абсолютного Сознания Парамашивы и позволяющее Ему проявится, 

актуализироваться как внутри себя, так и вовне. 

sveccayā svbhittau viśvamunmīlayati 

«По своей Воле, на собственной поверхности [Сила Сознания] делает види-

мой вселенную». (Пратьябхиджнахридая сутра, 2) 
1 Шакти-таттва – вторая по счету после Шивы категория. Первые две таттвы 

Шива и Шакти описываются как нераздельные категории. Как огонь и жар, как 

качество и его носитель, как Пракаша и Вимарша, также нераздельны Шива и 

Шакти. Тонкое их различие заключается в том, что в Шиве как чистом Сознании 

преобладает энергия Чит (ощущение чистого «Я»), а в Шакти, являясь первичной 

рефлексией Абсолютного сознания преобладает энергия блаженства (ананда), 

характеризующаяся ощущениям «Я есть». На этом уровне, Сознание и Энергия, 

Шива Шакти пребывают в состоянии абсолютной недвойственности (парама ад-

вайта). 
1 В процессе дальнейшей дифференциации Абсолютного Сознания, в Нем 

возникает прообраз идеи «Это» (идам), которое на этом уровне еще не отлично 

от «Я» (ахам). В Садашива-таттве преобладает сознание «Я есть Это», в роли ко-

торого выступает Иччха-шакти. В Ишвара-таттве возникает идея «Это есть Я», 

которую представляет джняна-шакти. В Веданте термином Ишвара обозначается 

сагуна-брахман (Брахман с качествами), принимающий форму персонифициро-

ванного, личностного божества. 



В шиваитских агамах Ишвара – есть Шива в аспекте Махешвары – Владыки 

майи, представляющий собой тиробхава-шакти – энергию сокрытия Своей при-

роды. Садашива – есть ануграха-шакти, энергия божественного самораскрытия, 

милости и откровения. 
1 На уровне видья-таттвы соответствующей энергии действия (крийя-шакти) 

осознавание разницы между «Я» и «Это» усиливается, но между ними наличе-

ствует равновесие. В майя-таттве субъект и объект приходят к полному разделе-

нию. Под воздействием майя-таттвы чит-, ананда-, иччха-, джняна- и крийя-

шакти обретают ограничение, умаление, стягивание (санкоча). Тем самым, Абсо-

лютное Сознание Шивы становится индивидуальным субъектом, подверженным 

сансаре, а дальнейшие трансформации Шакти образуют поле его деятельности – 

видимую вселенную. 

citisṁkocātmā cetano’pi saṁkucitaviśvamayaḥ 

«Ограниченная вселенная становится телом Абсолютного Сознания, когда 

оно сужает себя до [индивидуального] субъекта». (Пратьябхиджнахридая сутра 2) 

В отличие от учения адвайта-веданты, учение Трики не считает майю абсо-

лютно иллюзорной, для него майя – это низшая часть Атмана, сила его самоогра-

ничения, его тенденция к энтропии. 
1 Пуруша – «Воплощенный Атман», Абсолютное Сознание на пределе своей 

ограниченности, полностью находящееся в зависимости от ограничивающих 

энергий Шивы-, кармы-, видьи-, калА-, раги-, нияти-, и кАла-таттв, и прочих, 

включая грубые элементы, вплоть до земли. Синонимами его являются джива, 

пумстаттва, пашу, ану, сансарин, аджнянин и т.д. Среди интерпретаций слова пу-

руша, позволяющих понять его функции, имеются такие: «тот, кто существовал 

прежде» purā’sīt, Владыка «города», т.е. тела – pūra īṣa. В отличие от санкхьи, КШ 

отрицает представление о множестве пуруш возглавляемых «первым среди рав-

ных», «особым Пурушой» – Ишварой. 
1 Карма – Закон причинно-следственного детерминизма на имманентном 

уровне майи. В популярной общераспространенной интерпретации этот детер-

минизм рассматривается только в этическом контексте, тем ни менее это поня-

тие может рассматриваться и классифицироваться во множестве различных ас-

пектов, однако в данном случае имеют значение следующие две классификации: 

карма по отношению к йогической и ритуальной деятельности: сакамйа-карма – 

действие с желанием и нишкамйа-карма – действие без желания. Карма по от-

ношению к последствиям, которые она вызывает: саткарма – добрые деяния, 

душкарма – плохие деяния, акарма – не деяние, мишракарма – смешанные дея-

ния, викарма – извращенные деяния. 

Следующие пять таттв образуют особую переходную группу элементов, 

формирующую т.н. чисто-нечистый порядок миро проявления (шуддха-ашуддха 

адхва). Эти пять элементов именуются канчуки (покровы) – пять принципов, 

ограничивающих субъективное сознание. 
1 Видья – принцип, ограничивающий сознание на уровне знания (джняна-

шакти). В нем соотношение «Я» и «Это» достигают кульминации в своем разде-

лении. Сознание полностью утрачивает знание того, что оно есть все, считая себя 

ограниченным атомарным существом. 



1 Кала (с долгим А в последнем слоге, разделение) – принцип, ограничива-

ющий деятельность и лишающий Сознание его всемогущества в его аспекте 

крия-шакти. 
1 Рага (от rañj, влечься, окрашивать) – принцип, ограничивающий волю Аб-

солютного сознания, лишая его полноты в аспекте иччха-шакти. 
1 Нияти – принцип, ограничивающий сознание причинно-следственной обу-

словленностью, категориями долженствования и необходимости, а также про-

странства. Отражение Чит-шакти в майе. 
1 Кала (с долгим А в первом слоге) – принцип времени, ограничивающий Со-

знание последовательностью и продолжительностью временного континуума, 

такого как прошлое, настоящее, будущее и различными отрезками времени от 

кратчайшего мига до кальпы – продолжительности существования вселенной. 

Отражение Ананда-шакти в майе. 
1 Канчука. Вся вышеназванная пятерка таттв составляет покров майи, огра-

ничивающий Абсолютное Сознание, порождая также три вида загрязнения – ма-

ла: анава-мала, маййийа-мала и карма-мала. Анава-мала – ограниченность Со-

знания, побуждающее его считать себя атомарным индивидуумом – ану. 

Майиййа-мала – ограниченность сознания, побуждающее его видеть двойствен-

ность – «Я» и «Это» как отдельные сущности. Карма-мала – фактор ограниченно-

сти Сознания причинно-следственным детерминизмом. 
1 Махат (Великое) – грубое имманентное миро проявление в неупорядочен-

ной форме, в которой еще не выделены три гуны: саттва, раджас и тамас. Основа 

неживой материи, относящейся к нечистому порядку (ашуддха-адхава), форми-

рующему тело воплощенного существа. 
1 Пракрити – природа, в которой проявлены три качества – гуны: саттва, ра-

джас, тамас. Видимая и структурированная часть вселенной. 
1 Мыслеформы (викальпа). Чаще всего этот термин переводится как «мен-

тальное конструирование», «воображение», «помысел». Классическое определе-

ние дается в «Йога-сутре» Патанджали (1.9): 

śabda-jñānānupātī vastu-śunyo vikalpaḥ 

«Викальпа есть знание, происходящее из слов и лишенное реального (со-

держания)». 

Викальпа – один из факторов, ограничивающих индивидуум на уровне умо-

зрительного восприятия. Согласно учению Трики викальпа может быть преобра-

зована в чистую викальпу (шуддха-викальпу), тогда она явится средством преоб-

ражения и интеграции индивидуального сознания в Абсолютное Сознание Шивы. 

Шуддха-викальпа – один из главных методов преображения сознания, осу-

ществляемых в шакта-упайе – йогическом методе, предписанном в практике 

кашмирского шиваизма. Основу его составляет моно-дуалистический способ со-

зерцания природы собственного «Я» с использованием воображения, визуализа-

ции, созерцания Постигающего, постижения и объекта постижения, а также раз-

мышления над глубинным значением мантр. 
1 Приведенный стих является цитатой из Паратришаки (другое название – 

Ануттра-сутра) – фрагмента «Рудраямала тантры», состоящего из тридцати ше-

сти шлок. На него существовало несколько весьма значимых комментариев: Па-

ратришикавиварана и более краткий Паратришикалагхувритти Абхинавагупты, а 



также Паратришикавивритти Лакшмирамы. Другие комментарии до нас не до-

шли. 
1 В данном пассаже дается краткое описание символизма мистической ман-

тры sauḥ. Именуемой также хридая-биджей и прасада-биджей. Фонема СА выво-

дится из корня sat – Бытие, Реальность. Под бытием понимается все наличеству-

ющее бытие, включающее в себя таттвы в восходящем порядке от земли до майи. 

Дифтонг АУ именуемый тришула-биджей символизирует «чистый порядок» таттв: 

видья, ишвара и садашива, представляющих также иччха-, джняна- и крийя-

шакти. Последняя фонема – висарга символизирует трансцендентный аспект Ре-

альности: Шива и Шакти, Пракашу и Вимаршу. Таким образом в этой мистической 

мантре представлена вся полнота бытия. Подобно тому, как соотносится микро-

косм и макрокосм, также хридая-биджа содержит всю звуковую матрицу транс-

цендентного и имманентного Бытия, являющегося единым абсолютным Созна-

нием. 
1 Висарга (висарджанийа). В санскрите – придыхательный звук, например 

аХа, иХи. Графически изображается в виде двух вертикальных точек. В фонема-

тической метафизике КШ висарга символизирует Шиву и Шакти, также абсолют-

ный Субъект и абсолютный Объект. 

Текст печатается по изданию: 

Parapraveshika of Kshemaraja Ed. with notes by Mhamahopadhyaya pandit 

Mukundarama Shastri.Bombay 1918 

Краткая библиография: 

1. Абхинавагупта. Основы теории мантр. Метафизика звука согласно тракта-

ту Партримшика виварана. М. Шечен. /Амрита Русь 2006г. 

2. Исаева Н.В. Слово, творящее мир. М., 1996. 

3. Б.П. Пандит Основы кашмирского шиваизма. М.Профит Стайл, 2004 г. 

4. Пратьябхиджня хридая Кшемараджа ("Сущность Узнавания") Перевод с 

санскрита, вступит. статья и примечания Пахомова С.В. // Восток, 2001, №3. С. 

102 - 112. 

5. Пахомов С.В. Принцип спанда и кашмирский шиваизм // Путь Востока: 

традиции освобождения. II молодежная научная конференция по проблемам 

философии, религии, культуры Востока. СПб, 1999. С. 11 – 17. 

6. Свами Лакшманджу Самореализация в Кашмирском Шайвизме ПБОЮЛ К. 

Кравчук, 2004 г. 

7. Banerji S.С. A Brief History of Tantra Literature. Calcutta, 1988. 

8. Chatterji J.C. Kashmir Shaivaism. Srinagar, 1914. 

9. Ishvara Pratyabhijna Karika of Utpaladeva Verses on the Recognition of the 

Lord Translation and Commentary by B.N. Pandit.Muktabodha Indological Research 

Institute New Delhi, 2003 

10. Jai Deva Singh. Spanda Karikas: The Divine Creative Pulsation. Delhi, 1980. 

11. Mark S. G. Dyczkowski, The doctrine of vibration: an analysis of the doctrines 

and practices of Kashmir Shaivism Albany: State University of New York Press, c1987. 

12. Muller-Ortega,Paul Eduardo, The triadic Heart of Siva : Kaula tantricism of 

Abhinavagupta in the non-dual Shaivism of Kashmir. Albany : State University of New 

York Press, c1989. 



13. RastogiNavjivan, The krama tantricism of Kashmir: historical and general 

sources Delhi: Motilal Banarsidass, 1979. 

14. Sattrimsattattvasandoha. English & Sanskrit Sattrimsattattva-sandoha: a text 

of trika philosophy of Kashmir with the commentary of Rajanaka Ananda Kavi / trans-

lated into English with explanatory notes & introd. by Debabrata SenSharma. 

Chakravarty University. 1977 

15. Siva sutra vimarshini.The Shiva sutra vimarshini, being the sutras of Vasu 

Gupta, with the commentary called Vimarshini by Kshemaraja. Srinagar: Kashmir, 

1911. 

16. The Tantraloka of Abhinava Gupta, with commentary by Rajanaka Jayaratha. 

Allahabad, Printed at the Indian press,1-12vol 1918-1938. 

parāprāveśikā 

viśvātmikāṁ taduttirnāṁ hřidayaṁ parameśituḥ 

parādiśaktirūpeṇa sphurantīṁ samvidaṁ numaḥ 

iha khalu parameśvaraḥ prakāśātmā prakāśaśca vimarśasvabhāvaḥ 

vimarśo nāma viśvākāreṇa viśvaprakāśeṇa viśvasaṁharaneṇa 

cākřtrimāhamiti visphuranam | yadi nirvimarśaḥ syādanīśvaro jaḍaśca 

prasajyeta| eṣa eva ca vimarśaḥ – cit caitanyaṁ 

svarasoditāparāvāksvātantryaṁ paramātmano mukhyamaiśvaryaṁ 

kartřtvaṁ sphurattā sāro hřdayaṁ spanda 

ityādiśabdairāgameṣūdghoṣyateta evākřtrimāhamiti-satattvaḥ 

svayamprakāśarūpaḥ parameśvaraḥ pārameśvaryā śaktyā 

śivādidharanyantajagadātmanā sphurati prakāśate ca etadevāsya jagataḥ 

kartřtvamajadatvaṁ ca jagataḥ kāryatvamapi 

etadadhīnaprakāśatvamevaivambhūtaṁ jagat prakāśarūpāt 

karturmaheśvarādabhinnameva bhinnavedyatveprakāśamānatveṇa 

prakāśanāyogādna kiñcitsyādaneṇa ca jagatāsya bhagavataḥ 

prakāśātmakaṁ rūpaṁ na kadācidnirodhīyata etatprakāśanena pratisthām 

labdhvā prakāśamānamidam jagadātmanaḥ prānabhūtaṁ kathaṁ 

niroddhuṁ śaknuyātkathaṁ ca tannirudhya svayamavatisthetātaścāsya 

vastunaḥ sādhakamidaṁ bādhakamidaṁ 

pramānamityanusandhānātmakasādhakabādhakapramātřrūpatayā cāsya 

sadbhāvastatsadbhāve kiṁ pramānam – iti vastusadbhāvamanumanyatāṁ 

tādřksvabhāve kiṁ pramānam – iti prastřrūpatayā ca pūrvasiddhasya 

maheśvarasya svayamprakāśatvaṁ sarvasya svasaṁvedanasiddham | 

kiñca pramā ṇam api yamāśritya pramānaṁ bhavati tasya pramānasya 

tadadhīnaśarīraprā ṇa nīlasukhādivedyaṁ cātiśayya sadā bhāsamānasya 

vedakaikarūpasya sarvapramitibhājaḥ siddhāvabhinavārthaprakāśasya 

pramāṇavarākasya kaścopayogaḥ| evaṁ ca 

śabdarāśimayapūrnāhantāparāmarśasāratvāt paramaśiva eva 

sattriṁṣattattvātmakaḥ prapañcaḥ | ṣattriṁṣattattvāni ca – 1 śiva 2 śakti 3 

sadāśiva 4 īśvara 5 śuddhavidyā 6 māyā 7 kalā 8 vidyā 9 rāga 10 kāla 11 

niyati 12 puruṣa 13 prakřti 14 buddhi 15 ahaṁkāra 16 manaḥ 17 śrotra 18 

tvak 19 caksuḥ 20 jihvā 21 ghrāṇa 22 vāk 23 pāṇi 24 pāda 25 pāyu 26 

upastha 27 śabda 28 sparśa 29 rūpa 30 rasa 31 gandha 32 ākāśa 33 vāyu 34 



vahni 35 salila 36 bhūmaya ityetāni| 

athaisāṁ lakṣanāni| tatra śivatattvaṁ nāma 

icchājñānakriyātmakakevalapūrṇānandasvabhāvarūpaḥ paramaśiva eva| 

asya jagat sraṣtumiccāṁ parigřhītavataḥ parameśvarasya prathamaspanda 

eveccā śaktitattvamapratihateccatvātsadevāṅkurāyamānamidaṁ jagat 

svātmanāhantayāccādya sthitaṁ rūpaṁ sadāśivatattvamaṅkuritaṁ 

jagadahantayāvřtya sthitamīśvaratattvamahantedantayoraikyapratipattiḥ 

śuddhavidyā svasvarūpeṣu bhāveṣu bhedaprathā māyā yadā tu 

parameśvaraḥ pārameśvaryā māyāśaktyā svarūpaṁ gřhayitvā 

saṁkucitagrāhakatāmaśnute tadā puruṣasañjzoyameva māyāmohitaḥ 

karmabandhanaḥ saṁsārī parameśvarādabhinnopyasya mohaḥ 

parameśvarasya na bhavet – indrajālamiva aindrajālikasya sveccayā 

sampāditabhrāntervidyābhijñāpitaiśvaryastu cidghano muktaḥ 

paramaśiva eva| asya sarvakartřtvaṁ sarvajñātva pūrṇatvaṁ nityatvaṁ 

vyāpakatvaṁ ca śaktayosaṁkucitā api saṁkocagrahaneṇa 

kalāvidyārāgakālaniyatirūpatayā bhavanti| atra kalānāmāsya puruṣasya 

kiṁcitkartřtā heturvidyā kiṁcijjñatvakāranaṁ rāgo viṣayesvabhisvaṅgaḥ 

kālo hi bhāvānāṁ bhāsanābhāsanātmakānāṁ kramovacchedako 

bhūtādirniyatirmamedaṁ kartavyam nedaṁ kartavyamiti 

niyamanaheturetatpañcakamasya svarūpāvarakatvātkañcukamityucyate 

mahadādipřthivyantānāṁ tattvānāṁ mūlakāranam prakřtireṣā ca 

sattvarajastamasāṁ sāmyāvasthāvibhaktarūpā niścayakārinī 

vikalpapratibimbadhāriṇī buddhirahaṁkāro nāma – mamedaṁ na 

mamedamityabhimānasādhanaṁ manaḥ saṁkalpasādhanam 

etattrayamantaḥkaraṇam| śabdasparśarūparasagandhātmakānāṁ 

viṣayānāṁ krameṇa grahanasādhanāṇi śrotratvakcaksurjihvāghrānāṇi 

pañca jñānendriyāṇi | 

vacanādānaviharanavisargānandātmakriyāsādhanāṇi paripāthya 

vākpānipādapāyūpasthāṇi pañca karmendriyāṇi| 

śabdasparśarūparasagandhāḥ sāmānyākārāḥ pañca tanmātrāṇi| 

ākāśamavakāśapradaṁ vāyuḥ saṁjīvanamagnirdāhakaḥ pācakaśca 

salilamāpyāyakaṁ dravarūpaṁ ca bhūmirdhārikā 

yathā nyagrodhabījasthaḥ śaktirūpo mahādrumaḥ| 

tathā hřdayabījasthaṁ jagadetaccarācaram || 

ityāmnāyanītyā parābhattārikārūpe hřdayabījentarbhūtametajjagat| 

katham – yathā ghataśarāvādīnāṁ mřdvikārāṇāṁ pāramārthikaṁ rūpaṁ 

mřdeva yathā vā jalādidravajātīnāṁ vicāryamānaṁ vyavasthitaṁ rūpaṁ 

jalādisāmānyameva bhavati tathā přthivyādimāyāntānāṁ tattvānāṁ 

satattvaṁ mīmāṁsyamānaṁ sadityeva bhavedasyāpi padasya 

nirūpyamāṇaṁ dhātvarthavyañjakaṁ pratyayāṁśaṁ visřjya 

prakřtimātrarūpaḥ sakāra evāvaśisyate tadantargatamekatriṁṣattattvaṁ 

tatah paraṁ śuddhavidyeśvarasadāśivatattvāni jñānakriyāsārāni 

śaktiviśesatvād aukāre’bhyupagamarūpe’ nuttaraśaktimaye’ntarbhūtāni| 

ataḥ paramūrdhvādhaḥ sřstirūpo visarjanīya evambhūtasya hřdayabījasya 

mahāmantrātmako viśvamayo viśvottīrnaḥ paramaśiva 

evodayaviśrāntisthānatvānnija svabhāvaḥ| īdřśaṁ hřdayabījaṁ tattvato 



yo veda samāviśati ca sa paramārthato dīksitaḥ prānān dhārayan 

laukikavadvartamāno jīvanmukta eva bhavati dehapāte 

paramaśivabhattāraka eva bhavati|| 

īti mahāmāheśvaraśrīmadabhinavaguptopajīvikṣemarājaviracitā 

parāprāveśikā samāptā 

Перевод с санскрита, предисловие и комментарий Ерченкова О. Н. 


