                                                          http://tantra.net.ua/bbltk.htm
             ШИВА СУТРА ВИМАРШИНИ
Rudraksetrajñavargah samudayati yato yatra vishraantimricched
yattattvam yasya vishvam sphuritamayamiyadyanmayam vishvametat /
Svaacchandyaanandavrindocchaladamritamayaanuttaraspandatattvam
caitanyam shaankaram tajjayati yadakhilam dvaitabhaasaadvayaatma //
Сознание Того Шанкары, Который есть недвойственный Атман, из которого возникают Рудры и Знающий поле и в Котором (они) обретают успокоение, Чья Сущность наполняет светом вселенную, и Который (Сам) является этой вселенной, светом побеждает всякую двойственность. Он – Тот, выше Которого никого нет (Ануттара), наполненный по собственной
 Воле Бессмертием  и Полнотой проявляющегося Блаженства.|1|

AsAmañjasyamAlocya vrittInaamiha tattvataH /
ShivasUtraM vyAkaromi gurvAmnAyavigAnataH //
Обозрев сбивающие с толку объяснения «Шива сутр», я разъясню,  как они есть,  согласно (их реальному значению) и учительской традиции.|2|

В этом мире, на горе Махадева, жил некий великий, благословенный гуру по имени Васугупта. Отмеченный благодатью (Шакти) и благодаря полной преданности Махешваре, он отринул учение, опирающееся на доктрину Нагабодхи и других сиддхов. Чистый сердцем, (он) почитал Шиву и истинную преемственность многочисленных йогини и сиддхов.

Однажды он отправился спать, (размышляя): «Тайная традиция не должна быть утрачена в мире людей под натиском приверженцев дуалистического учения». Во сне (ему) было явлено по милости Высшего Шивы желанное откровение: «На  склоне горы, под скалою, (спрятано) тайное (учение), ступай туда и яви милость достойным».   

Проснувшись, он стал искать эту скалу. Обнаружив ее, описанную во сне, он отодвинул ее одними руками. Там находились эти «Шива сутры», представляющие сумму учения Шивы. Осознав их, он явил их почтенному Каллате и другим праведным ученикам, составившими «Спанда карики». Полученные по линии преемственности, «Спанда сутры», были разъяснены нами в «Спанданирнайе». (Теперь) разъясняются «Шива сутры».

Первая (сутра)  в противоположность учению  об отличии человека и Ишвары учит,  что Шива, (как) Высшая Реальность и Абсолютное Сознание является Самостью всего. 

caytanyAtmA||1||

Сознание – (есть) Атман.

В этом мире не существует никого не осознающего. Деятельность сознания – общая для всех. (Тот, кто) сознает (cetayate) - есть Четана (сознающий), самодостаточный (svatantraH) в знании и действии. Его природа именуется Сознанием (Чайтанья), оно (так же) совершенно самодостаточно в знании и действии. Оно принадлежит Господу, Высшему Шиве. (Другие, начиная) с Анашрита Шивы и заканчивая (живыми существами) зависят от Него. 

Оно - То, Чья Сущность обладает бесконечными качествами: Вечностью, Вездесущностью, Бессмертием и т.д. Такая же Вечность и другие (качества) присущи и другим живым существам, и только в Самодостаточности, которая невозможна для них,  Оно являет превосходство над другими.

Поскольку Сознание включает всевозможные (качества), о нем говорится в среднем роде. Это (Сознание) и есть Атман и ничто иное, никакое деление, о котором учат дуалисты, не вносится в Его природу.

(Если индивидуальный) Атман считать происходящим от разделения Сознания на  Абсолютное Сознание (cit) и Атман, то Он (Атман)  будет не осознающим,  неодушевленным (джада) не-Атманом. В Сущности Сознания невозможно утвердить двойственность по причине Его превосходства над читтой (эмпирическим «Я»), местом, временем, формой, поскольку они воспринимаются Им, по сути, без Сознания они не реальны.

В осознающем Атмане  по его природе невозможна двойственность. 

(Таково) утверждение о невозможности  разделения у Вечного, не обусловленного (Сознания) посредством загрязнения (мала). Учащие о множестве Атманов не могут сказать (почему) перед   появлением (загрязнения)  прекратилось состояние Освобождения, откуда возникло состояние загрязнения или умаления. Если бы это было так, (то тогда) эти «свободные Шивы» являлись бы сансаринами.

Как сказано: «Единое Сознание  и есть Атман». Так утверждается несостоятельность учения о множественности Атманов.

Чтобы объяснить желающим знать ученикам, что есть Атман, (сутракара говорит): 

«Атман – не тело, не прана, не разум, не пустота, как считают (разные) мирские чарваки, ведисты, йогачары, мадхйамики и пр, но как сказано; - (ОН) - есть Сознание (Чайтанйа).»

Даже в положении субъекта, представляющего Его телом и прочим, несотворенное осознование  «Я»  является  Истинной сущностью этого субъекта. Как сказано в «Мритйюнджита (тантре)»:

paramAtmasvarUpaM tu sarvopAdhivivarjitam/
caitanyamAtmano rUpaM sarvashaastreSu pathyate/

«Сущность Высшего Атмана - есть форма, лишенная всех ограничений, Сущность Сознания, (о Котором) говорится во всех шастрах». 

В «Виджнана Бхайрава (тантре)» (сказано):

ciddharmA sarvadeheSu visheso nAsti kutracit/
atashca tanmayaM sarvaM bhAvayanbhavajijjanah//

«Качество  Сознания есть  во  всех  телах, здесь    нет    никакого различия. Поэтому переживающий все, как тождественное  Ему  (становится) победившим бытие (самсары)».

Это же объясняется двумя кариками учителем (Васугуптой) на примерах:

Yatah karanavargo'yam vimuudho'muudhavatsvayam /

Sahaantarena cakrena pravrittisthitisamhritiih //

Labhate tatprayatnena pariiksyam tattvamaadaraat /

Yatah svatantrataa tasya sarvatreyamakritrimaa //

«Этот Принцип, из которого исходит совокупность каран (органов чувств), вместе с внутренним (чувством) и кругом  творения, поддержания и разрушения, Который (может быть покрыт) невежеством, хотя Сам Он не невежественен, обретается и должен быть обнаружен благодаря старательному почитанию, поскольку Его естественная Самодостаточность (существует) повсюду».

Что же есть это Сознание? (На это) сказано: Это – Атман.  (Его) Собственная природа (svabhAva), указет на превосходство Шивы в форме Сущего и не-Сущего (по отношению) ко вселенной. Нет ничего, что не могло бы быть воспринято Им. Если существует что-то, что не может быть воспринято Им, то оно не может быть воспринято никем и никогда.

Познающий Атман есть Сознание Единосущное с Самосущным Сознанием (cit). Как сказано в «Уччхишма Бхайраве»:  

yАvanna vedakA ete tavadvedyAH kathaM priye/
vedakaM vedyamekaM tu tattvaM nAstyashucistataH//

«Пока нет постигающего, как может быть постигаемое? О, Дорогая? Постигающий и постигаемое – единая Сущность. Поэтому нет ничего нечистого». 

Об этом сказано двумя стихами («Спанда карики»):

Yasmaatsarvamayo jiivah sarvabhaavasamudbhavaat /

Tatsamvedanaruupena taadaatmyapratipattitah //

Tasmaacchabdaarthacintaasu na saavasthaa na yaa shivah /

Bhoktaiva bhogyabhaavena sadaa sarvatra samsthitah //

«От Которого происходит джива, содержащая в себе Вселенную, и все состояния, посредством  осознания Которого происходит (Высшее) Отождествление.
Поэтому в слове, в объекте, в сознании нет состояния, в котором отсутствовал бы Шива. Вкушающий, благодаря вкушаемому,  пребывает повсюду и везде».

Поскольку Сознание есть внутренняя сущность всего, то метод, предназначенный для осознания Его теми, кто зависим от Его Самопроявления, очень сложен для практикования и называется анупая (не- метод). Согласно сказанному, он никем не может быть описан, из- за того, что Сознание является внутренней сущностью всех и всегда.

Как сказано в «Трика хридайе»:

Svapadaa svashirashchaayaam yadvallanghitumiihate/
Paadoddesho shiro na syaattatheyam vaindavii kalaa//

«Сколько ни пытайся наступить своей ногой на тень своей головы, на месте, (куда) ступает нога головы не будет, такова эта энергия бинду (vaindavI kalА)».

Тот, кто пытается наступить (на тень головы, не сможет этого сделать). И как на месте, (куда) ступает нога (тени) головы не будет, также (ускользает) эта (vaindavii kalaa).

Эта мысль (выражена в «Спанда карике») Начиная с

Yatra sthitam... и заканчивая ...tadasti paramaarthatah//
(«В Котором пребывает вся эта (Вселенная), исходящая из Него (как) следствие, перед Чьей сокрытой Природой нет никакого ограничения.

Даже пребывая в  различных состояниях, начиная с бодрствования,   (принцип спанды),  не отличный от Него, скользит (сквозь них).  Он никогда не покидает Cвою Cущностную природу воспринимающего субъекта.Я счастлив, я несчастлив, я привязан.   Эти и другие состояния проходит от одного мгновения к другому познающий, пронизанный состоянием счастья и прочего.
В высшем смысле нет ни счастья, ни страдания, ни субъекта ни объекта, ни даже состояния невежества, а есть только То, (т.е. принцип спанды)»).

Этими стихами великой книги (выражено то, что) Сознание, в форме Сущности Спанды Шанкары является повсюду самосущей Высшей Реальностью./1/

    Если Сущностью дживы и неодушевленной вселенной является Сознание,  в форме Высшего Шивы, откуда происходит связанность? Для успокоения сомнения, сутра говорит, читаемая слитно, или по иному, с имеющейся и не имеющейся буквой А. 

J~nAnam bandhaH |2|

Не–Знание  (есть) связанность.

Для опровержения довода дуалистов, утверждающих, что поскольку не может возникнуть что-то превышающее Свет Сознания, то в Нем может возникнуть что-либо подобное разделению или загрязнению, (отвечают) изречения содержащиеся в «Малинивиджайе» и «Сарвачара» (тантрах):

              «Незнанием связывается мир, (от него происходит) затем Творение и разрушение» 
Проявление ограничения, которое (происходит) в виде сокрытия Собственной Сущности, благодаря Силе Собственной самодостаточности, производимой махамайа Шакти  в пространстве собственного Атмана, начиная от анашрита Шивы и заканчиваяч майапраматтой. Это незнание Своей Сущности, неотличной от Шивы, незнание, ограничивающее Атман неполным пониманием – есть анава мала, (или) связанность.

О невозможности малы, (как чего-то) отличного (от Сознания) подробно рассмотрено нами в «Сваччханда удйоте»  в конце пятой главы, «исследование дикши». Смысл этой сутры частично разъясняется карикой:
Nijaashuddhyaasamarthasya kartavyesvabhilaasinah /

Yadaa ksobhah praliiyeta tadaa syaatparamam padam //
 «Когда исчезает возбуждение ума, желающего действовать, но лишенного такого права, из-за собственной нечистоты, тогда является Высшая Обитель.»

Связанностью является не только знание, полагающее Атман не Атманом, но и полагающее не Атман – тело, и т.д. Атманом. Это – корень не - знания. Такое знание - есть связанность. Это объясняется карикой:

Paraamritarasaapaayastasya yah pratyayodbhavah /

Tenaasvatantrataameti sa ca tanmaatragocarah //

«Возникновение у него этой идеи отнимает вкус высшего бессмертия и приводит к несвободе. Она пребывает в танматрах».

То, что было названо словом «Чайтанйа» - есть форма Самодостаточности, но даже Сущность Сознания, (которая есть постоянно) расширяющаяся самодостаточность (пракаши) осознает Себя неполной (без действия) виджнана калы. В Своей Самодостаточности, она даже осознает себя в форме невежества, в не- Атмане, а в теле и т.д. В этой сутре выражено два вида анавамалы, о которой сказано в «Пратйабхиджнахридайе»: 

svAtantryahAnirbodhasya svAtantryasyApyabodhatA|

dvidhANavaM malamidaM svasvarUpApahAnitaH ||  

«Осознание умаляющейся самодостаточности, неосознование Самодостаточности – это два вида анавамалы, уводящей от (осознавания) Своей Сущности».\2\ 

Только ли эта анавамала является связанностью? Нет, и далее (сутракара) говорит:

yoni vargaH kalASharIram |3|

(Она же, т.е, связанность, есть) источник Рядов и тело Разделения.

(Слово) “ связаность ”, (как следует из предыдущей сутры), – есть источник  Рядов, иерархично связанных с майей – причиной вселенной. Это- причина начала тела, миров и т.д. – есть совокупность таттв, начиная с Разделения (кала) и заканчивая Землей, дающая начало (всякой) деятельности. Это – форма майийа (малы). Кала разделяет реальность, вынуждая свою Сущность к деятельности.  Тело  (шарира), (здесь означает) Сущность, сварупа. Та, чье тело является  кала (калашарира) есть кармамала, она же связаность. Таков смысл. 

Nijaashuddhyaasamarthasya kartavyesvabhilaasinah |

Yadaa ksobhah praliiyeta tadaa syaatparamam padam ||

Когда исчезает возбуждение ума, желающего действовать, но лишенного такого права, из-за собственной нечистоты, тогда является Высшая Обитель.

Так об этом сказано (в «Спанда карике»). Это может быть понятно благодаря  нашему (коментарию) «Спанданирнайа». 

Эта кала и т.д. характеризующаяся ограничением деятельности выражается загрязнением, покрывающим человеческое «я» (пумсам) страхом, проистекающим, из анавамалы- (незнания) собственной Сущности. Как сказано в «Сваччханде»

malapradhvastacaitanyaM  kalAvidyAsamAShritam |
rAgeNa ra~njitAtmAnaM kAlena kalitaM tathA||

niyatyA yamitaM bhUyaH puMbhAvenopabR^Mhitam|

pradhAnAShayasaMpannaM guNatrayasamanvitam ||

buddhitattvasamAsInam ahaNkAra samAvR^tam|

manasA buddhikarmakShaistanmatraiH sthUlabhUtakaiH||

«Сознание, охваченное малой, включающей кала и видйю, окрашивая себя рагой, ограничивая временем, сдерживаемое нияти, приводит (себя) в состояние воплощенности, порожденое прадханой, состоящее из трех гун, пребывающее в буддхи таттве, охваченное эго, умом, буддхи кармой, танматрами и грубыми элементами».    

Скрывающая сущность карма малы показана в «Малинивиджайе»:

dharmАdharmАtmakaМ karma sukhaduhkhАdilaksНaNam |

«Благая и неблагая карма, характеризуется счастьем и страданием»

О майийа и кармамале сказано в «Пратйабхиджне»:

bhinnavedyaprathAtra9va mAyAkhyaM janmabhogadam |

kartavyabodhe kArma ca mAyASHaktyaiva tattrayam||

«Раскрытие в разделенные объекты именуется майей, наделяющей (повторяющимися) рождениями. Деятельность в Сознании (производимая), майа шакти (именуется) кармой: таковы три  эти малы».

Разделение  анава малы есть особенно ограничивающее Знание. /3/

(Далее, о том) как три вида загрязнения (мала) в форме незнания Атмана - (джнана мала), «источника Рядов» (майийа мала) и «тела ограничений» (карма мала) являются связаностью, сказано:

                                                               j~nAnAdhiSHThAnaM mAtR^kA ||4||

                                                    Матрика – основа (ограничивающего) знания.

Сутью этого загрязнения трех видов – именуется (ограничивающее) знание, (побуждающее) различными способами  считать собственный Атман ограниченным и зависимым от благих и неблагих (карм). Его непостижимая Мать – Мать вселенной, алфавит (матрика) от А до КША. Она является проявлением  знания, ограничивающего Атман.

«Я – несовершенен, я – ограниченный и невежественный, я – совершающий жертвоприношение агништома» (такое знание)  выраженное неосознанно или выраженное произнесением подобных слов наделяет унынием, смехом, радостью, страстью и прочим.

«Махагхора, Владычица святых мест, пребывающая в центре Сознания, во вратах КА опутывает силком Брахмы (дживу) и сбивает ее столку снова и снова».                                         

Так «Тимирогхатой» именуется Вечная (Матрика) Шакти, пребывающая в рядах букв, калах, сияющая в группе Шакти, начиная с Брахми, охватывающая весь порядок письменных (букв), прекрасно описанный в Сарвавира и других агамах, объединенная с кругом Шакти именуемых Амба, Джйештха, Раудри и Вама.

Поскольку матрика является основой (ограничивающего знания), из –за внутренней неделимой связи с ней, (оно) сразу (распространяется) на все внешнее восприятие. Об этом сказано (двумя) кариками:

Shabdaraashisamutthasya shaktivargasya bhogyataam /

Kalaaviluptavibhavo gatah sansa pashuh smritah //3.13//

«Тот, чье  величие утеряно из-за (влияния) калА (таттвы), являющийся  пищей рядов Шакти, извлеченных из множества всех звуков (Шабда рАши), известен как пашу»   

Svaruupaavarane caasya shaktayah satatotthitaah /

Yatah shabdaanuvedhena na vinaa pratyayodbhavah //3.15//

«Шакти стремятся к сокрытию его внутренней Сущности посредством Слова, без которого невозможно возникновение идеи (связанности).»/4/

 Теперь сутра наставляет о  той Сущности, которая является средством нейтрализации этой связанности.

Udyamo’bhairavaH |5|

Прозрение есть Бхайрава.

Прозрение (udyama) – есть форма погружения Отсвета (вимарша)  в Высший Свет (пракаша), спонтанная вспышка Высшего «Я» (самвит), в форме расширяющегося (до размеров) вселенной Света (осознавания) (вимарша). Это (прозрение), содержащее (в себе) всю вселенную, через единство со всеми Шакти, содержащее всю полноту мыслимых идей – есть Бхайрава. (Это Прозрение) будучи причиной выявления Бхайравы, составляющего Собственную Суть, доступно для преданных Ему через обращение  внутреннего внимания на Эту Сущность (таттву). Так учит (эта сутра).

В «Малини виджайе» также сказано:

akiMciccintakasyaiva guruNA pratibodhataH |

jAyate yaH samaaveShaH ShAmbhavo .asAv udIritaH ||

«При  свободе от всякого ментального измышления только благодаря пробуждению Учителем (или великому пробуждению), возникает погружение в (Шиву) это именуется шамбхава (упайа)».

«Пробужденный учителем» означает «пробужденный собственным учителем», «наставленный учителем». Таков смысл.

В «Сваччханде» сказано:

Atmano  bhairavaM rUpaM bhAvayedyastu pUruSHAH|

Tasya mantrAH prasiddhyanti nityayuktasya sundari ||

«Человек, который созерцает себя, как форму Бхайравы, является вечно связанным с Ним, о Прекрасная! Такого все мантры приводят к совершенству».  

Созерцание (бхавана) означает внутреннее удержание состояния осознавания (вимаршана) (а не медитацию и т.п.). Об этом также сказано (в «Спанда карике»):

Ekacintaaprasaktasya yatah syaadaparodayah /

Unmesah sa tu vijсeyah svayam tamupalaksayet //9//

«(Зазор), между одной мыслью, которая уже прошла, и другой, которая пока не возникла, известен, как унмеша, ее следует воспринимать как собственное “Я”».

    Итак, показывая, что достижение Бхайравы как метод пребывания в унмеше (в миге) Высшего Света  (является) единственной причиной прекращения связанности Незнанием. Этот  Высший Свет,  прекращающий двойственность является даже в бодрствующем сознании (вышедшем из медитации). Далее, сутра говорит:

                                                      Шактичакрасамдхане вишвасамхарах/6/

 В союзе с кругом Шакти устраняется вселенная.

То, что является прозрением собственной природы, (осуществляемым) через погружение в Высший Свет Атмана названо Бхайравой.

Полный круг Его Шакти, есть не имеющая подобия Высочайшая Высшая Самодостаточная (сватантрия), шакти, воспринимая внутри и видимая снаружи, превосходящая  последовательность и одновременность (крама и акрама) и обозначаемая так (крамакрама), играя, на своей поверхности проявившая себя (в последовательности таттв,) начиная с земли и заканчивая успокоением в  Высшем Субъекте (парапраматр), и в круге Шакти, начиная с творения. 
Объединение с этим сияющим кругом Шакти в котором пребывает поочередно Отсвет (вимарша), и в котором  растворяется вселенная, начиная с  Калагни и заканчивая чарама калой (Шантатита калой), (сущими) во вне и в теле, всегда передается через тайную Традицию.  

 Это является Истинным Бытием, огнём Наивысшего «Я». Таков смысл.
В «Маргашикхе» также сказано:

 «(Когда) воистину  достигнуто единство  со Множеством, порождённым мыслью, смертью, временем, действиями, сплетением изменений, тогда такой адепт действует единый со всем»

В Виравали (сказано):

 «Узри это Сознание, Пребывающее в теле, Свет, подобный огню Времени, куда все множество принципов устремляются к растворению и сгорает.»

В «Малинивиджае» сказано:

uccArarahita.m vastu cetasaiva vicintayan /

yam Аvesam avАpnoti "sАktaН so .atrАbhidhIyate //
 «(Метод) погружения (сознания в высшую Реальность), которое достигается созерцанием в уме Реальности без (какой либо) уччары (произнесения) именуется шакта.»

Описанное (единство) обходят (стороной иные писания). К его раскрытию (адепт) приходит через почитание стоп Истинного Гуру. Дальнейшее (объяснение) не требуется.

Эта мысль выражена первой и последней шлокой («Спанда карики»):
Yasyonmesanimesaabhyaam jagatah pralayodayau /

Tam shakticakravibhavaprabhavam shankaram stumah //
Превозносим Того Шанкару, Чьим раскрытием и закрытием глаз проявляется и исчезает Вселенная,  Являющимся источником могущественной совокупности Шакти. 

Yadaa tvekatra samruudhastadaa tasya layodayau /

Niyacchanbhoktritaameti tatashcakreshvara bhavet //
Когда (йогин), укоренившись в одном месте (в Спанде),  контролирует появление  и растворение (дыхания в тонком теле), его (ограниченное «Я») достигает состояния (истинного) наслаждающегося.  Тогда он становится Владыкой совокупности Шакти (Чакрешварой).
Итак, для устранившего вселенную нет какого-то бы то ни было  различия 
между самадхи и пробуждением от самадхи.
(Об этом сказано):

jagratsvapnasushuptabhede turyabhogasambhavah /7/

(Даже) при разделении (сознания на три состояния) бодрствования, сна,  глубокого сна (остается постоянное) наслаждение, порождаемое четвертым (Турией, Абсолютной Реальностью).

Непосредственно примыкает к описанным проявлениям различия (состояний) бодрствования, сна и глубокого сна,  в их в многообразии форм и в отдельных (сущностях), прозрение  Атмана, определяемое (сутрой) 1.5 «Udyamo’bhairavaH», которое есть восхитительное состояние турии, примыкающее к каждому состоянию. Его возникновение, именуемое блаженной турией происходит у применяющего  великую йогу. Таков смысл. 
Некоторые толкуют (слово) возникновение (самбхава) по прямому значению (слогов) (сам-бхава),  как Высшее «Я» (самвид).

Это состояние турии великих йогинов показано в «Чандраджняна (агаме)»:

«Как луна, раскрывающаяся как цветок, освещает (всё) вокруг и множеством восторгов восторгает мгновенно вселенную,  также, о Дэви, великий йогин когда странствует по земле всеми лучами Луны Знания восторгает всю разнообразную вселенную от ада авичи до Шивы»

В Спанда (Карике) это подтверждается карикой:
Jaagradaadivibhede'pi tadabhinne prasarpati /

nivartate nijaannaiva svabhaavaadupalabdhritah //
Даже пребывая в  различных состояниях, начиная с бодрствования,   (принцип спанды),  
не отличный от Него, скользит (сквозь них).  
Он никогда не покидает Cвою Cущностную природу воспринимающего субъекта.

(Сутракара) определяет эти (состояния) начиная с бодрствования тремя сутрами:

jnanam jagrat //8//

Знание- бодрствование.

svapno vikalpah//9//

Мыслепредставления- сновидения.

aviveko mayasausuptam//10//

Неразличение есть сон Майи.

Знание мира, порождённое внешними чувствами вместе со всеми объектами (есть) состояние бодрствования (джаграт). Мыслепредставления (vikalpa), вместе с объектами, которые порождены лишь умом - есть svapnа - состояние сна со сновидениями, (поскольку) мыслепердставления (vikalpa) - его основа. Неразличение (avivekа) есть akhyati, сущность Майи, полное иллюзии, (состояние) глубоко спящего (sausuptam).

Попутно определяется внутренняя сущность (Майи), как глубокий сон, который должен быть преодолён.

Таким образом, показано, что у каждого из трёх определяемых состояний бодрствования  и т. д. имеется три разновидности.

Всякая осознанная мысль, возникающая в состоянии сна  со сновидениями,– есть бодрствование. Мыслепредставления (викальпы)  в нём - есть сон со сновидениями. Неразличение таттв – глубокий сон. 

В глубоком сне мыслепредставления (vikalpa) не возникают. Также  и знание, присущее бодрствованию, отсутствует. После него наступает сон со сновидениями, (когда) возникают присущие этому состоянию мыслепредставления (vikalpa), (доселе присутствовавшие) в форме следов.

С точки зрения йогина первое (из перчисленных, состояние) бодрствования - есть восприятие (pratyaya) основаное на мыслепредставлениях (vikalpa), и оно есть сон со сновидениями.

Самадхи, в котором отсутствует различение субъекта и объекта, есть глубокий сон. Деятельность постигаемых (состояний) бодрствования и т. д., описанная по порядку с точки зрения йогина, выражено следущими словами в Пурва-шастре («Малинивиджая»):

«… непробуждённое, пробуждающееся, пробудившееся, хорошо пробудившееся»

Так описывается мир согласно (взгляду) йогина, у которого в трёх  (состояниях), начиная с бодрствования, проявляется  погружение  в недвойственное пространство турии, благодаря объединению с кругом Шакти и  исчезновению вселенной. И он, возрастая с этого  уровня и  входя в состояние туриятита, именовавшиеся ранее Сознанием (Чайтанья) (есть):

Tritayabhokta vireshah/11/

Наслаждающийся Тремя, есть Владыка Героев.

Тот, кто,  применяя  объединение  с кругом Шакти, смешав (сознание) с блаженством турйи, зрит эту триаду состояний: бодрствование  и т. д. благодаря силе погружения в Сознание, несущее сущность блаженства, уничтожщее следы двойственности, тот -  есть изумлённый,  наслаждающийся  этой триадой. 

Отсюда:

«(Тот, кто) наслаждается (bhogya) в трёх состояниях, именуется наслаждающимся. Кто знает их обоих (наслаждение и наслаждающегося), тот не пятнается  наслаждением.» 

У кого есть постоянное, независимое владычество, полнота высшего блаженства, исчезновение зыбкой дуальности бытия (тот) – Хозяин, Владыка «Героев» -чувств, он именуется (в писаниях великой традиции) проникнувшим в  Бытие  Мантха Бхайравы.  Тот, кто не является таковым, тот – обычный пашу, наслаждающийся состоянием бодрствования и прочего. Даже  йогин,  не достигший этого уровня, не является Владыкой Героев, но является глупцом. Вот что означает сказанное.

Это подробно разъяснено в Сваччханде и других писаниях:

«Йогин, посредством  свачччханда йоги, следующий пути свеччхачары, соединённый с состоянием свеччханды достигает подобия Сваччханде».

Это подтверждается стихом в Спанда (Карике):

Tasyopalabdhih satatam tripadaavyabhicaarinii /

Nityam syaatsuprabuddhasya tadaadyante parasya tu //
«Восприятие того, кто полностью пробужден  и в начале, и в конце  и в Высшем (состоянии) - постоянно, его (восприятие) в трех состояниях (сознания) – всегда неизменно.»
Существуют ли для Великого йогина, приближающегося к (постижению) таттв, ступени приближения,  с которых воспринимаются таттвы более высоких уровней. (Сутра) говорит, что существуют:

Vismayo yogabhUmikAH |12|

Ступени йоги – это  чудо.

Подобно тому, как  кто-то при виде  интересной вещи становится изумлённым, так же для Великого йогина, в каждом познаваемом объекте, благодаря пребыванию в истинной, блаженной, превосходящей (всякую) обыденность, полноте осознания своего Атмана, которая вновь и вновь удивляет, раскрывается полнота завершенного круга Причин (Шакти), которые восхитительны в непрекращающемся блаженстве своего Атмана, и, не пресыщая, удивляют снова и снова. Они являются ступенями йоги, связывающими воедино с Высшей Сущностью. Ступени выражают этапы роста, а не переживание канды (муладхары), бинду и т. п. 
Об этом сказано в «Кулайукти»:

«Когда Сущность Атмана становится познанной садхаками, тогда восхитительная Самость  зрится в Атмане».

Это подтверждается стихом («Спанда карики»):

Tamadhisthaatribhaavena svabhaavamavalokayan /

Smayamaana ivaaste yastasyeyam kusritih kutah //
“Зрящий свою Сущность, господствующую над (вселенной), пребывает, словно в изумлении.  Откуда взяться у него дурному воплощению?”

Для йогина, достигшего этой ступени йоги:

Iccha shaktir uma kumari/13/

Сила Воли (иччха шакти) (есть) Ума, (она же) Кумари.

Воля йогина достигнувшего положения Высшего Бхайравы, есть Высшая Владычица в форме Абсолютной Самодостаточности (сватантрийа) Шакти Ума. Она же – Девственница, свершающая игру творения и сворачивания вселенной. «Невинная в игре» - таково прочтение. 

«КУМ» - (означает) ступень Майи, (которой) свойственно приносить двойственность, и убивать (mArI) раскрытие двойственности. Кумари является Единственным наслаждающимся, а не объектом наслаждения для других.
Ума Кумари, поправшая все привязанности из-за вечного неразрывного тождества с Махешварой и преданности (ему) приводит к Нему,  такова Её Воля.

Таково прочтение с точки зрения наших учителей.

Другими же (uma kumari) трактуется, как «Наивысшая Шакти», и подчеркивается превосходство Её Знания, Действия,  Воли.  

Итак (Воля) этого йогина не подобна грубой воле мирских (людей). Это – форма Высшей Шакти, распростёртой повсюду. Об этом сказано в «Сваччханде»:

 «Эта Дэви пребывает среди имён и форм всех богинь. 
Она – неделимая Йога Майа, Девственная, Любимая миром.»

В «Мритйунджита» (Тантре сказано):    

«Она моя Воля, Высшая Шакти неотделимая (от Меня), Рождённая из моей природы, как жар от огня, как лучи от солнца. Она – Шакти, Сущностная причина всей вселенной».

Это же сказано стихом (Спанда Карики 1.8. ) по-другому:

Na hiicchaatodanasyaayam prerakatvena vartate /

Api tvaatmabalasparshaatpurusastatsamo bhavet //
«(Пуруша) не действует под воздействием (собственной) Воли, но благодаря соприкосновению  с силой Атмана пуруша (индивидуальное «Я»), становится подобным Ему.»
(У йогина, единого) с подобной Великой Волей:

Drshyam shariram/14/

Видимое (есть) Тело.

 Что бы ни было видимо, внутри или снаружи, всё это является Великим Восприятием: «Я есть То» , как у Садашивы, все это, без различия, авляется производной собственного тела. «Тело» является видимым, но не на взгляд, пашу (видящего) тело, ум, прану, пустоту, синее и т. д.  . Все, что внутри тела, и что старужи видимо неделимым, подобно белку павлиньего яйца.

Как сказано в «Виджнянабхайраве»:

jalasyevormayo vahner jvAlAbhangyaH prabhA raveH | 

mamaiva bhairavasyaitA viShvabha~ngyo vibheditAH || 

Как волны из воды, как пламя из огня, как сияние из  солнца, вселенная представляется (исходящей) из Меня, Бхайравы.

 Это же подтверждается (Спанда Карикой):

Tasmaacchabdaarthacintaasu na saavasthaa na yaa shivah /

Bhoktaiva bhogyabhaavena sadaa sarvatra samsthitah //

“Поэтому в слове, в объекте, в сознании нет состояния, в котором отсутствовал бы Шива. Вкушающий, благодаря вкушаемому,  пребывает повсюду и везде”.
Всё это, видимое как Тело, видимое вплоть до пустоты, названо Проявлением единой формы. Это не является недостижимым, поэтому:

hRdaye cittasamghttad dRshyasvApadarshanam/15/

Благодаря заключению ума (читта) в Сердце видимое видится   ничтожным.

Сердце (хрдайа) является Светом Сознания, основанием Вселенной. Благодаря соединению с ним неустойчивого, подвижного (ума) в результате созерцания собранного в одно, (проявляется) «Видение» Реальности, как она есть, отбрасывающее  разделение на субъект и объект, (являющее) «ничтожество», т. е. отсутствие, «Видимого», как синее, тело, прана, ум и т. д. .  «Сознаньице» (читта), проникающее в Свет Абсолютного Сознания видит вселенную, пронизанную Им.

Об этом сказано в «Виджнянабхайраве»:

HR^dyAkAShe nilInAkShaH padmasamputamadhyagaH | 
ananyacetAH subhage paraM saubhAgyam ApnuyAt || 

“Погрузив взгляд в пространство лотоса сердца  между  желудочков, о Удачливая,  (не отвлекая) ум ни на что иное, достигается Высшая Удача”.

«Высшая удача» – есть обретение Всевладычества.

В «Сваччханде», о достижении Великим йогином Высшей Сущности (таттвы), (сказано):

«Он, пребывая во всех чувствах, во (всей) сущностной природе, во всех существах, движущихся и неподвижных, сознательных и бессознательных, проникая во все измерения (адхвы), пребывает в единстве со всем.»

В «СК» это подтверждается:

Anenaadhisthite dehe yathaa sarvajсataadayah /

Tathaa svaatmanyadhisthaanaatsarvatraivam bhavisyati //

“Как  у пребывающего в теле есть всезнание и прочее в отношении тела, также благодаря пребыванию в собственном Атмане посредством Этой (Спанды) он будет пребывать повсюду”.
О другом методе (обретения этого) сказано:

Shuddha tattva sandhanad va apashushaktih/16/

Соединившегося с Чистой Сущностью (tattva) Шакти не связывает.

 «Чистой Сущностью» (шуддха таттва) именуется Высший Шива. Когда, созерцая Вселенную йогин постигает: «Вся эта Вселенная наполнена Им», тогда он видит Ее, как Его. Тогда (исчезает) сковывающая его  шакти состоящая из неведения, именуемая «связывающая» (пашава), тогда он становится хозяином всей Вселенной, подобно Шиве. 

Об этом сказано в «Лакшми Кауларнава (тантре)»:

«Те, прежде прославленные, практики, предназначенные для успеха Посвящения не сравняться и с шестнадцатой частью единения с Тобой, о Дэви».

В «Виджнянабхайрава (тантре)» (сказано):

sarvaM dehaM cinmayaM hi jagad vA paribhAvayet |
yugapan nirvikalpena manasA paramodaya.h || 

“Следует созерцать с без-мысленным умом одновременно все тело  либо вселенную как наполненную Сознанием, (тогда  происходит)  Высшее Пробуждение”.

 Это подтверждается стихом «Спанда Карики»:

Iti vaa yasya samvittih kriidaatvenaakhilam jagat /

Sa pashyansatatam yukto jiivanmukto na samshayah //

Тот, чье сознание едино с (Ним), постоянно видящий всю Вселенную как (Его) игру, тот – освобожденный при жизни, без сомнения.|

Для йогина, (реализовавшего) подобное Знание:

vitaRka Atmajnanam/17/
Всесторонний анализ (vitaRka) (есть) Знание Атмана.

 Сущность Вселенной, Шива, есть Я. Такой всесторонний анализ- это Различение. Для того, у кого оно имеется, оно является Знанием Атмана.

  Об этом сказано в «Виджнянабхайрава (тантре)»:

Sarvaj~naH sarvakartA ca vyapakaH parameShvaraH | 

sa evAhaM ShaivadharmA iti dAR^dhyAc chivo bhavet || 

“Всезнающий, Всетворящий, Вездесущий - Парамешвара. Он есть - Я, наделенный качествами Шивы. Благодаря такой непоколебимой  (уверенности) йогин становится Шивой”.

 В «Спанда (Карике)» об этом же сказано:

Iyamevaamritapraaptirayamevaatmano grahah /

Iyam nirvaanadiiksaa ca shivasadbhaavadaayinii //

«Это и есть обретение Бессмертия, это и есть восприятие Атмана, это и есть нирвана дикша, наделяющая Природой Шивы.»
Здесь  в словах «Восприятие Атмана» (atmano grahah) слово «восприятие» (grahah) (означает) Знание того, что является Сущностью Вселенной, неотличной от Шивы. 
Так следует понимать смысл этого (стиха).

 Итак, для этого (йогина):

lokAnandah samAdhisukham/18/

Мирское блаженство (есть) наслаждение самадхи.

Видящееся (локйате) - есть мир (лока), как множество объектов. Познаваемое (локайате) – есть мир, как иерархия субъектов.  В нём проявляется Вечная Сущность, описываемая в «Виджнянабхайрава (тантре)»:

grAhyagrAhakasaMvittiH sAmAnyA sarvadehinAm | 
yoginAM tu viSheSho ’sti sambandhe sAvadhAnatA || 

«Осознавание субъекта и объекта - общее для всех воплощенных, для йогинов, при внимательном созерцании, это различие является единством».

 (Каждая) категория Познающего (pramAtr), «внимательно созерцаемая» (AvadhAnatA), как наполненная Изумлением,  которое есть Блаженство -  для него (йогина) есть наслаждение  самадхи. 

Об этом там же сказано:

sarvaM jagat svadehaM vA svAnandabharitaM smaret |
yugapat svAmR^tenaiva parAnandamayo bhavet ||

“Следует созерцать всю вселенную как свое тело или как "Я", содержащее  Блаженнство. (Тогда йогин) одновременно с  собственным  бессмертием  станет наполненным Высшим Блаженством.”

Это подтверждается стихом (Спанда Карики): 

Iyamevaamritapraaptirayamevaatmano grahah /

“Это и есть обретение Бессмертия, это и есть восприятие Атмана”

То, что является наслаждением сАмадхи этого Радующегося в Своем Атмане, на этом уровне блаженства,  на взгляд обычных людей (может) именоваться смертью, но даже уход (конец), (для него) является блаженством в себе. 

Об этом хорошо сказано выше, цитатой из «Чандраджняна» (агамы):

(«Как луна, раскрывающаяся как цветок, освещает (всё) вокруг и множеством восторгов восторгает мгновенно вселенную,  также, о Дэви, великий йогин, когда странствует по земле, всеми лучами Луны Знания восторгает всю разнообразную вселенную от ада авичи до Шивы»)

Далее (следующая) сутра показывает сверхъестественные достижения такого йогина:

ShaktisandhAne sharirotpattih/19/

В единении с Шакти созидается тело.

Когда йогин соединяется с Шакти, описанной сутрой «Iccha shaktir uma kumari», и накрепко становится наполненным Ею, тогда у него, по Её Воле, творится тело, какое он пожелает. 

Об этом сказано в «Мритьюнджита (тантре)»:

«Затем действует Шакти, лишённая признаков, безупречная Она именуется Волей, Образом Знания, Сущностью действия.»

 И ниже:

«Она – Источник всего множества богов и шакти, 
Источник сущности Огня и Луны, в Ней происходит всё»

Величие Единения с Шакти описано в «Лакшми Кауларнава (тантре)»:

 «Без единения (с Шакти) нет посвящения, нет совершенств, нет практики, нет мантры, нет применения мантры, нет даже приближения к йоге»

Это подтверждается (Спанда Карикой): 

Yathecchaabhyarthito dhaataa jaagrato'rthaan hridi sthitaan /

Somasuuryodayam kritvaa sampaadayati dehinah //
«Подобно тому, как Создатель, пребывающий в сердце (Шива), совершает поглощение Солнца и Луны, исполняя желания воплощенных наяву»...

Создатель, (Шива) пребывающий в сердце бодрствующего и желающего, творя восход Солнца и Луны, одаривает (его ими).  Подобно этому, Создатель Махешвара, пребывающий в сердце воплощённого йогина, не оставившего пребывание в теле, наделяет (его), богатствами невиданными и неизмеримыми. Являя свое Блаженство (пракаша Ананда) через поглощение Солнечного и Лунного потока  и проявляя, посредством Своей Шакти, объединение Луны и Солнца через поток, направленный вовне, он делает эти (богатства) достижимыми. 

В этом же смысле использует в качестве примера самодостаточность даже во сне шлока (Спанда Карики):

Tathaa svapne'pyabhiistaarthaan pranayasyaanatikramaat /

Nityam sphutataram madhye sthito'vashyam prakaashayet //

«Также Он уравновешивает (иду и пингалу, т. е. пребывает в сушумне) и никогда не пренебрегает мольбою алчущих, даже в состоянии сна.»

Это объясняется мной в «Спанданирнайе».

Желанные им сиддхи делаются возможными благодаря величию этой (иччха Шакти). 

Об этом сказано:

bhUtasandAna bhUtapRthaktva vishvasamghAttAh/20/

 Объединение элементов, разделение элементов и стягивание вселенной.

Элементы (bhUta) (находятся в)  в теле, пране, (внешних) объектах и т.п. (Их) обретение (есть) объединение (sandAna)  с ними, (их) взращивание. 

Разделение элементов (bhUtapRthaktva) –  (их) выделение из тела и прочего ради прекращения болезней и т.д. 

Стягивание вселенной (vishvasamghAttAh) означает собирание всего удалённого во времени и пространстве  и его познание. 

(Эти сиддхи) проявляются у того, кто находится в описанном ранее единстве с Шакти. 

(Об этом говорится) во всех агамах, в разделах, обсуждающих садханы. 

Эти совершенства убедительно показаны в «СК»:

 Durbalo'pi tadaakramya yatah kaarye pravartate /

Aacchaadayedbubhuksaam ca tathaa yo'tibubhuksitah //

«Даже слабый (человек) приближаясь к Ней (Спанде), исполняет свой долг, а голодный преодолевает голод.»
Glaanirvilunthikaa dehe tasyaashcaajсaanatah sritih /

Tadunmesaviluptam cetkutah saa syaadahetukaa //

«Как вор уносит (вещи из дома), также уныние незнающего уносит жизнь из тела. Если оно уничтожено унмешей, откуда взяться ему без причины?»
Yathaa hyartho'sphuto dristah saavadhaane'pi cetasi /

Bhuuyah sphutataro bhaati svabalodyogabhaavitah //

Tathaa yatparamaarthena yena yatra yathaa sthitam /

Tattathaa balamaakramya na ciraatsampravartate //
«Как неясный объект, созерцаемый в уме, проясняется при помощи силы сосредоточения, также то, что существует в действительности быстро проясняется при приближении к (источнику) силы (Спанды)».

Когда йогин не желает ограниченных сиддхи, а хочет распространиться до Сущности, тогда для него:

Shuddha vidyodayAccakReshatva siddhih/21/

Благодаря появлению чистого Знания обретается сиддхи управления Кругом.

Когда есть желание расширения до Сущности вселенной, (осознания:) «Я есть Всё» и объединения с Шакти, тогда, благодаря появлению чистого Знания (йогин) обретает Владычество над кругом Шакти, форму Махешвары, Сущности Вселенной.  

Об этом сказано в «Сваччханда (тантре)»:

«Поэтому Она - Высшая Видья,  помимо которой не происходит ничего. (Благодаря Ей йогин) достигает одновременно всезнания и других высших качеств.

(Она) обозначаема качествами Высшего Атмана (такими ка)всезнание и другими, лишена не относящегося к Высшему Атману, и поэтому она именуется Видья. 

Пребывыающий (в Ней) должен обнаружить Высший Огонь (Свет), Высшую Причину. Пребывающий в этом явленном Высшем Свете достигнет Шиватвы»

Это подтверждается («Спанда Карикой»):

Didriksayeva sarvaarthaanyadaa vyaapyavatisthate /

Tadaa kim bahunoktena svayamevaavabhotsyate //

«Когда (йогин) желает видеть все объекты, он, проникая (своим сознанием) пребывает в (этой вспышке унмеши). К чему много говорить, ведь он сам являет (их).»
Когда (же Он) желает радости в собственном Атмане, тогда для него:

mahAhradAnusandhAnan mantravryAnubhavah/22/

Единение с Великим Озером (есть) переживание могущества мантры.

Наивысшее «Я» (para samvid) Господа, защищающее вселенную, вплоть до грубых объектов, как Иччха шакти, несущая в себе совокупность Шакти начиная с Кхечари, поскольку оно связано с качествами приведения в движение, волеизъявления, необъятности и глубины – (оно) Великое озеро (mahAhradA). Благодаря единению (AnusandhAna) с Ним, через отождествление сознания, устремлённого внутрь, происходит переживание могущества мантры (mantravryAnubhavah), Сущности проявления алфавита (Shabda rAShi, лучи звука), отражающего Высшее Я в виде Атмана.

 Как (сказано) в «Малинивиджая (тантре)»:

yA sA Shaktir jagaddhAtuH kathitA samavAyinI | 

icchAtvaM tasya sA devi sis^kShoH pratipadyate ||

«Та, Которая  именуется Шакти Творца вселенной, 
Единой с Ним,  именуется  Его Волей, желающей творить.»

Показывается, что из Шакти происходит вся Вселенная, состоящая из Матрики и Малини в форме 50 различных (букв) с Иччха (Шакти) во главе. Затем показывается происхождение мантры. Высшая Шакти есть Великое Озеро. Далее хорошо сказано, что благодаря объединению с Нею (происходит) опыт могущества мантры, сущности Матрики и Малини. 

По-другому это сказано в (СК):

Tadaakramya balam mantraah sarvajсaabalashaalinah /

Pravartante'dhikaaraaya karanaaniiva dehinaam //1//

«Она (сахаджа видйя) содержит в Себе Силу мантр, наполненную силой Всезнания. (Все мантры) приводятся в действие под Ее руководством, словно чувства у воплощенных».

 «Сознание- Атман» (caytanyAtmA), проявляя далее свою Самодостаточночть, (проявляет) Акхйати (Майю), всеобщую Связаноать и устраняет (ее), как сказано (выше): «Прозрение есть достижение Бхайравы» (Udyamo’bhairavaH), творит наполнение вселенной своим Блаженством и бессмертием и даёт в конце все сиддхи, вхождением в могущество мантры.

 Итак, первый раздел о Методе Шамбху, расширения сознания оглашён.

Далее, в центральном (разделе Шива сутры), описывается природа Шакти, как  формы Шамбху с целью показать Сущность Шакти.  Да будет Благо!

Таков в «Шива сутра вимаршини», сочинённой Кшемараджей и посвящённой лотосным стопам Великого Махешварачарйи Абхинавагупты, первый раздел, именуемый  «прояснение Шамбхава упайи»

2. ШАКТОПАЙА.

Теперь объясняется Шактопайа. В конце первого раздела описывалась Сущность Шакти как форма проявления могущества мантры. Следующий раздел описывает внутреннюю сущность мантры.

Cittam mantrah/1/

Индивидуальное сознание – (это) мантра.

Индивидуальное сознание (citta) есть то, чем осознаётся и постигается Высшая Сущность (paratattva)- полностью проявленая Подлинная Сущность, осознаваемая через (мантры) прасада (САУХ), пранава и другие. Скрыто произносимая мантра -  есть то, (посредством) чего  внутренне осознается Недвойственный Парамешвара. Её этимология такова: (то, что) предназначено к осознанию (manana) Высшей Световой Сути и спасению (trana) от самсары, состоящей из двойственности (есть мантра). Мантра есть индивидуальное сознание (citta) поклоняющегося, обретающего единство с Божеством мантры через осознавание (мантры), а не только собрание различных слогов. 

Как сказано в «Сарваджняноттаре»:

 «Те мантры, которые (только) произносятся - не являются мантрами. Сбитые с толку ложным Знанием  об этом смущены (даже) боги и гандхарвы» 

В «Тантрасадбхааве» сказано:

 «Та, которая известна как Вечная Шакти – есть душа мантр. Лишённые Её, (они) бесплодны, о увеличивающая Благо, как облака осенью»...

В «Кандйа самхите» сказано:

 «(Если) мантра отлична от произносящего мантру, она не приведёт к совершенству. Знание – корень всей этой (вселенной). В противном случае (она) не приведёт к совершенству»

В «Спанде» это подтверждается по-другому:

 «Tatraiva sampraliiyante shaantaruupaa niraсjanaah /

Sahaaraadhakacittena tenaite shivadharminah //

И в ней же они растворяются вместе с сознанием поклоняющегося, поскольку они -  формы незапятнанного покоя и имеют Природу Шивы.»
У этой (мантры):

pratyatnahsAdhakah//2//

Усердный садхака.

(Тот, кто) сосредоточено приступил к погружению в Суть описанной ранее формы мантры и усердно в нем пребывает, но не (достиг) завершения, кто (в этом) усерден, тот есть садхака, произносящий (uccara) мантру, дающую отождествление с Божеством.

Об этом сказано в «Тантрасадбхаве»:

 «О, Возлюбленная! Как ворон, находящийся в небе, видя мясо мгновенно устремляется по естественному влечению, так же владыка йоги должен притягивать ум к бинду. Как лук направляет стрелу (к цели) , так же и произнесение направляет (ум) к бинду, о Увеличивающая Благо.»

В другом месте (сказано):

«Та цель (бинду) – истинная природа мантры»

Так же это означает, что начинающий владыка йоги силой своего усердия должен притягивать ум и деятельность к бинду, должен предаться Сущности Высшего Света. Бинду - есть Высший Свет, (к которому) устремляется, осозновая Атман, начинающий,  благодаря произнесению (uccara). Таков смысл.

Об этом сказано в Спанда Карике:

«Ayamevodayastasya dhyeyasya dhyaayicetasi /

Tadaatmataasamaapattiricchatah saadhakasya yaa //

Пробуждение в Нем – есть обретение (в самадхи) единства созерцаемого и созерцающего, происходящее по Воле садхаки.»

Далее указывается на могущество ранее показанной мантры, практикуемой садхакой.

Vidyasharira sattA mantrarahasyam/3/
Сущее тело видьи – тайна мантры.

Видья – есть (знание) высшей недвойственности. Тело – есть сущность (svarUpa). Тело Видьи– есть Господь, (как) лучи Звуков (shabda rashi). Она- Полнота его самоосознания, неотделимая от всей вселенной. Тайна мантр – это сокровенное учение (upanishad). 

Как сказано в «Тантрасадбхаве»:

«Все мантры состоят из слогов составляющих Шакти, о Возлюбленная. Шакти известна как Матрика, она известна как составляющая природу Шивы»

Смысл этого, хотя и самый тайный, раскрывается подробно так:

«(Люди) заняты ложью и лицемерием, алчут богатства, лишены ритуалов, не знают ни Гуру, ни Бога, ни обетов, данных писаниями. По этой причине могущество (мантр) сокрыто мною. Этим сокрытием оно сокрыто, остаются одни лишь буквы»

Затем раскрывается сочетание питхик (букв):

 «Та Шакти, которая есть Матрка, вмещает Высший Свет. Ею пронизана эта вселенная от Брахмы до земли (bhuvana). В ней пребывает всегда вездесущая варна, пребывающая в букве А.

Я поведаю тебе ясно ради объяснения.»

И далее:

 «Та, которая есть Шакти, Высшая и Тонкая, именуемая Недостижимой никаким методом, Объяв сердечную бинду, Она спит внутри в образе змеи.//

Спящая там, о Ума, Обладающая  Великой долей,(она) никем не познаётся//

Поднявшись, эта Богиня несёт во чреве Луну, огонь, солнце, накшатры и 14 миров, парализованных, словно ядом.//

Пробуждаемую шумом Высшего Знания, ее расталкивает Бинду, Пребывающий Во Чреве, о Являющая Благо!//

Ее, в виде Шакти, он расталкивает силой вращения, пока не произойдёт первое раскрытие Бинду Великого Сияния//

Поднявшаяся благодаря этому, Ночь Новолуния, Тонкая Кундалини, Бинду, Состоящий из Четырёх Частей (есть) Господь, находящийся во чреве Шакти//

Объединяя расталкивающего и расталкиваемую, является прямая линия. Она именуется Джьештха Шакти, находящаяся между двумя бинду, О Возлюбленная!//

Проявляющаяся через бинду, эта линия –Амрита Кундалини, известна как Рекхини, оканчивающаяся на обоих бинду//

Она именуется Тринатха, именуется также Раудри. Она  -Родхини, покольку (она) преграждает путь Освобождения. //

Амбика, образ лунной фазы, (является как) полумесяц. Хотя и Единая, Высшая Шакти  становится троякой//

От разделения и соединения света породжаются 9 рядов (букв). Так она становится девятеричной, обозначаемой девятью (рядами)//

Она пребывает в пяти мантрах и во всех (пяти видах букв), по порядку, начиная с А. Поэтому Она именуется постигаемой пятерично, о Владычица богов!//

Пребывающая в 12 гласных, о Дэви, (Она) именуется Пребывающей в Двенадцати. Поделенная на 50, Она пребывает в алфавите от А до Кша//

Пребывающая в сердце, Она именуется Единым Ану, в горле  - именуется Двумя Ану, Три Ану известна, как пребывающая всегда в корне языка. На кончике языка происходит появление буквы (варны), без сомнения. Таково происхождение Слова. Словом пронизано движущееся и неподвижное//»

Этой (цитатой) из книги «Тантрасадбхава» объясняется Матрка, Сущность Шакти, Высшей Речи, Высшего Бхайравы, многообразно разделяемая  на проявления Шакти Дхьештха, Раудри и Амба. 
     Показано, что  Она есть форма Богини, объединяющая тела мантр. Она – Сияющая Сущность тела Видйи, тайна (мантры). В каждой агаме при описании произнесения мантры прежде провозглашается Малини и Матрика. Это является основой. Поскольку Шива-сутры являются Сущностью всех тайных агам, нами приведены цитаты из Агам. Нас не следует  порицать, если при цитировании агамы тайный смысл непонятен. Для (разъяснения) этого следует (обратиться) к почитаемому Сад-Гуру. 

Смысл этой сутры показан двумя стихами Спанда (Карики):

Tadaakramya balam mantraah sarvajсaabalashaalinah /

Pravartante'dhikaaraaya karanaaniiva dehinaam //1//

«Она (сахаджа видйя) содержит в Себе Силу мантр, наполненную силой Всезнания. (Все мантры) приводятся в действие под Ее руководством, словно чувства у воплощенных».

Tatraiva sampraliiyante shaantaruupaa niraсjanaah /

Sahaaraadhakacittena tenaite shivadharminah //2//

«И в ней же они растворяются вместе с умом поклоняющегося, 
поскольку они -  формы незапятнанного покоя и имеют Природу Шивы».

Для тех, у кого могущество мантры и объединение с названным выше великих озером не соотносится с Волею Ишвары и сердце привязано к ограниченным энергиям: звуку, Наде, бинду и т.п. для них:

Garbhe citta vikAso’ vishistavidyAsvapnah//4//

Раскрытие сознания в утробе- есть сон, лишенный различающего знания.

Утроба (garbha) есть невежество, Махамайя. В ней самоотождествление с ограниченными совершенства (сиддхи), даваемыми мантрой, и удовлетворение только в этих совершенствах (сиддхи) есть раскрытие сознания (cittasya vikAsaH). В них (заключено) обычное для всех людей ограниченное знание. Всякое нечистое знание– это сон, заблуждение, основанное на разделении, на многообразии мыслепредставлений.

Как сказано в «Йога-сутре» Патанджали: (3.37) 

te samAdhAv upasargA vyutthAne siddhayaH |

«Эти совершенства (сиддхи)  являются препятствиями при [йогическом] сосредоточении (самадхи) и при пробужденном [состоянии сознания].»

Это же показано в (Спанда Карике):

Ato vindurato naado ruupamasmaadato rasah /

Pravartante'cirenaiva ksobhakatvena dehinah //

«От Нее проявляется бинду, от Нее – нада, от Нее – форма, затем вкус. Все это вспыхивает перед воплощенным, как блики в возбужденном уме.»
Когда йогин, отвергая ограниченные совершенства (сиддхи), как преходящие, утверждается в пребывании в Высшем (Совершенстве), тогда:

VidyAsamytthAne svAbhAvike khecarI shivAvasthA/5/

Возникновение Знания в Своем естестве (есть) Кхечари (мудра), пребывание в Шиве.

При возникновении видьи в своём естестве, описанном ранее как сущность, проявляющаяся по воле Парамешвары, при мгновенном погружении и отвержении ограниченых совершенств (сиддхи), как преходящих, сознание движется (carI) в небе (khe)- т. е.  в пространстве Пробуждения, и это является Кхечари мудрой.

Что есть Кхечари? Состояние единства с Шивой, Господом Сознания, возрастание в собственном Блаженстве, а не пребывание в некой особой позе,  как (сказано):

 «Приняв позу  связанного лотоса следует поместить язык (владыку чувств) в небо. Вытянув  тело (прямо) подобно палке следует быстро вести через эти три пространства (Кундалини Шакти).  Приняв такую асану великий йогин обретёт движение по небу»

 В «Тантрасадбхаве» (она) описана, как внутренняя сущность Сознания:

 «Высшим путём постоянно движется (йогин) через осознание смысла,  и путём Кулы движется (Шакти) во всех воплощениях. Она именуется Кхечари»

Здесь говорится о могуществе мантры и могуществе мудры, единственном методе погружения в чистую природу Сознания, устраняющем проявление всякой Майи, являющейся сущностью разделения. 

Об этом сказано в «Кула Чудамани»:

 «Едина сришти биджа, Едина кхечари мудра. У кого проявляется (пребывание) в них обоих – Тот пребывает в состоянии Высшего покоя.»

 В «Спанде»  могущество мудры описывается и подтверждается через сущность могущества мантры:

Yadaa ksobhah praliiyeta … tadaa syaatparamam padam //9//

«Когда исчезает возбуждение ума, (...) тогда является Высшая Обитель.»

Этой половиной стиха по-другому косвенно описывается сущность Кхечари, обозначенной в «Чудамани»

Для обретения могущества мудры и мантры –
Теперь необходимо объяснение анаваупайи. Вначале [шастракара] показывает природу Ану. 

3. Анаваупая.

Atma cittam//1//
Атман (есть) индивидуальное сознание

Индивидуальное сознание (citta) постоянно окрашено стремлением к объектам Эго. Это стремление основано на интеллекте (буддхи), уме (манасе) и эго. Этот атман по своей природе составляет Абсолютное Сознание, он тот, кто движется, т. е. проходит (atati) (через различные состояния), он- источник, из которого проистекает действие саттвы (и других гун), (он) есть ану.  Таков смысл. В действительности, Единое Сознание неподвижно. Сознание (есть) Атман (caytanyAtmA)– так определялся ранее Атман, через указание на его изначальную форму  (которая есть) его изначальная природа, сущность и суть. А теперь определяется его проявление в ограниченном состоянии ану. Здесь нет противоречия  между  предыдущим и последующим (определением).

У этого ограниченного атмана, чья сущность Индивидуальное сознание (citta):
Jnanam bandhah//2//

Знание (есть) окова.

Знание, которое является формой деятельности, понуждаемой счастьем, страданием, заблуждением, стремлением и прочим, и которое  проистекает из  проявления двойственности – есть Окова.

От связанности это (ограниченное Я) перерождается. Об этом сказано в «Тантрасадбхаве»:

«Пребывая в  саттве, пребывая в раджасе, пребывая в  тамасе так странствует воплощённый, постигающий  качества, перемещаясь с одного места в другое.» 

Эта (мысль выражена в Спанда Карике):

Tanmaatrodayaruupena mano'hambuddhivartinaa /

Puryastakena samruddhastaduttham pratyayodbhavam //17//

Bhunkte paravasho bhogam tadbhaavaatsamsared… 

«Связанный пурйаштакой (восьмиградье, т.е. тонкое тело), произрастающей из танматр под действием  ума, буддхи и эго, подчиненный порожденной ею идеей, он вкушает опыт (счастья и страдания) и поэтому перерождается.» 

Для противостояния этому в Спанда шастре (сказано):

…atah /

Samsritipralayasyaasya kaaranam sampracaksmahe //18//

«Теперь мы объясним причину прекращения его перерождений.»

 Однако по словам Виджняна Бхайрава (тантры):

«Знание в мире  есть Свет и Атман есть Свет. В знании их единства является Знающий».

Знание есть Свет. Как оно может быть формой оковы? Это правда, если (индивидуальное сознание) обнаруживает себя по Милости Парамешвары. Когда же под действием  Майа-шакти  (у него) нет самоосознания, тогда:

kalAdInam tattvAnAmaviveko mАyА/3/

Неразличение таттв, начиная с кала – есть майа.

Неразличение таттв, начиная с  кала  и заканчивая землёй, производящих  различные действия, пребывающих  в покровах  тонкого (puryashTaka) и грубого  тела – есть представление  о них, являющихся в сущности нераздельными, как о разделённых. Это- проявление акхьяти, (она же) майа татва. Об этом  сказано в «Тантрасадбхаве»:

«Абсолютное Сознание, ограниченное кала, пребывает в видимом Знании. В этом охваченном страстью (рага) Атмане, соединённом с буддхи и другими и другими органами чувств, оковой именуется сущность Майи, пребывания в которой  вместе с дхармой  и адхармой, подобно (падению) в колодец. Пребывающий в ней  субъект  пребывает связанным ей.» 

В Спанда (Карике)  об этом сказано по-другому:

Aprabuddhadhiyastvete svasthitisthaganodyataah /

Paatayanti duruttaare ghore samsaaravartmani //20//

Но те, чье сознание не пробудилось, кому трудно (сбросить) покров над пребыванием в Собственной Самости, те падают в ужасный, труднопреодолимый поток самсары.|20|   

Потому, для прекращения этого (следует добиться) – 

sarire samharah kalanam//4//

Растворение в теле «частей» (кала).

«Тело» означает как грубое, состоящее из великих элементов, так и тонкое – форма пурьяштаки, и Высшее (причинное) завершающее на самана, и растворение в них отдельных частей в форме таттв , начиная от земли и до Шивы, должно созерцаться до (полного) погружения (в них, и последующего) растворения каждого в своей причине, через визуализацию сжигания (dAhana) и прочее. Таково значение. Как сказано в Виджнянабхайрава (тантре):

bhuvanâdhvâdirûpe.na cintayet kramas'o 'khilam | 
sthûlasûk.smaparasthityâ yâvad ante manolaya.h || 56 ||
«Следует созерцать по порядку все адхвы, бхуваны и  прочее, пребывая в грубом, тонком и высшем (теле),пока в конце (не  наступит)  растворение ума./56/»
И ещё: 

kâlâgninâ kâlapadâd utthitena svakam puram | 
plu.s.tam vicintayed ante s'ântâbhâsas tadâ bhavet || 52 ||

«Следует созерцать свое  тело (город), сжигаемое  огнем  Калагнирудры, поднимающимся от подошв  стоп, и  развеиваемое  в  конце  (пеплом).Тогда явится Свет Покоя./52/»
И так далее. Это есть во  всех агамах. Отсюда: 

uccaarakara.nadhyaanavar.nasthaanaprakalpanai.h 

yo bhavet sa samaave"sa.h samyag aa.nava ucyate
«(Метод) погружения (сознания в высшую Реальность), которое достигается благодаря уччаране, каране, дхйАне, варне и стхана пракальпане именуется анава. /21/» (Малини Виджайоттара тантра,2.21)
 Итак, в изначальной шастре дхйаной и прочим именуется анава (упайа). Поскольку она грубая (sthUla)  она не описывается в «Спанда шастре», разъясняющей сущность шакта упайи. Мы цитируем ее, и, поскольку (анавопайа) является началом шакта упайи, (эта шастра) будет   цитироваться (и далее)./4/

Обозначив анаваупаю в форме дхйаны, (шастракара) показывает содержащиеся в ней одной пранаяму, дхарану, пратьяхару и самадхи. 

NAdI saMhAra bhUtajaya bhUtakaivalya bUtapR^thaktvAni ||5||

Растворение токов (нади), покорение элементов, обособление элементов, разделение элементов.

Должны выполнятся йогином. Таков смысл. Нади (означает) каналы несущие прану, апану и т.д. Растворение  (saMhAra) – состояние растворения в серединной нади, в сущности огня уданы, посредством соединения праны и апаны ( в сушумне)
Как сказано в «Сваччханда (тантре)»:

«Следует вдыхать правой (ноздрей) выдыхать - через левую. Это есть очищение нади на пути Освобождения. Пранаяма именуется трехчастной: вдох, выдох и задержка. Она бывает общей, внутренней и внешней, каждая из них также трехчастна. Следует внутренне вдыхать и внутренне выдыхать, неподвижно задержав (внешнее дыхание). Так выполняется внутренняя (пранаяма)».

Овладение элементами начиная с земли есть управление (ими) при помощи дхараны. Как сказано там же: 

«Концетрация на воздух находящийся в левой ноге, на огонь центре пупка, на землю в горле, на воду в «колоколе» (йони), на акашу пребывающую в голове считается приносящим все совершенства».

Отстранение ума от элементов есть пратьяхара. Как сказано там же:

«Продвижение (праны) от сердца к пупку и (отстранение) ума и чувств от объектов именуется успокаивающей, четвертой пранаямой».

( Отстранкение ума достигается) благодаря продвижению праны от сердца к пупку и устранения там ума от объектов. Таков смысл. 

Разделение элементов производится благодаря Воле и Самодостаточности сознания Атмана. Как сказано там же:

«О Деви, разделив постепенно все эти ранее описанные (элементы) вплоть до унманы, и отбросив (их, садхака) обретает Свободу».

Как было сказано ранее: «Объединение элементов, разделение элементов и стягивание вселенной» (bhUtasandAna dhUtapRthaktva vishvasamghAttAh).

Для погруженного в шамбхавопайю это неявляется трудным. И этоже должно упорно практиковаться  в анавупайе. Таков смысл.

Итак, сиддхи каждой таттвы, которые (появляются) благодаря очищению тела, очищению элементов, благодаря пранайаме, пратьяхаре, дхаране, дхйане и самадхи (происходят) из охваченности иллюзией, а не из постижения Сущности. Об  этом сказано:

mohAvaraNAt  siddhiH | 6|

Сиддхи- от покрова неведения.

( То, что) сбивает  с толку (mohayati) есть моха (иллюзия), майа. Из покрова, созданного ею, происходят сиддхи, в виде наслаждения каждой таттвой, из перечисленных по порядку, начиная с дхараны. (Они) не являются проявлением высшей таттвы, как сказано в «Лакшми куларнава (тантре)»:

«Саморожденный Господь Бог, лишенный следов предыдущих рождений, Невыразимая Обитель, Благой (Шива), не имеющий начала, Прибежище всех существ, (дживе), введенной в заблуждение, не видим воочию.»  

Для преодоления иллюзии:

«Помещая прану в середину между путей праны и апаны, опершись на джнана шакти, обретается пребывание и нахождение в Ней (Шакти). Отбросив грубую природу, прану и прочее, а затем и тонкую, достигается высшая Спанда, превосходящая тонкое. Это именуется пранаямой. Оттуда нет возврата. Отбросив деятельность качеств звука и прочего, переживаемых умом, следует войти  в Высшую обитель. Это именуется пратьяхарой, прекращающей природу связанности. Преодолев качество буддхи и прочего следует размышлять о высшем великом (Шиве), Созерцая Созерцаемого, Постигаемого. Это именуется мудрыми дхьяной. Сосредоточение, благодаря которому (сознание) удерживается всегда на высшем Атмане именуется  дхараной, устраняющей природу связанности. Единое сознание (видящее Шиву) в себе, других существах и во всей вселенной (осознает): «Я – Шива, без второго». Это есть высшее самадхи».(Нетра тантра,8.11-18)

Благодаря такому постоянному сосредоточению, описанному «Мриттьюджита (тантрой)» происходят не ограниченные сиддхи, а погружение в высшую Таттву. 

Об этом сказано:

mohajayAdanantAbhogAt sahaja vidyajayaH || 7 ||

(Благодаря) победе над иллюзией, через бесконечное наслаждение, рождается естественное Знание.

Благодаря покорению, победе над иллюзией (moha) т.е. майей которая есть акхьяти, вплоть до саманы, изначальная окова. Благодаря чему? Благодаря бесконечно распространяющемуся, беспредельному наслаждению. Вслед за ним приходит обретение победы над естественным знанием, описанным (стихом):

«Свойства изначального знания…» 

Так описывается анавуапая, завершающаяся на шакта упае. 

Так же в «Сваччханда (тантре» сказано):

«Бесконечное сплетение пут (паша) заверщается на Самане, о Увеличивающая благо!» 

и далее:

«Отбросив ограничивающее видение, происходит видение своего Атмана, которое есть Атмавьяпти. Шивавьяпти (происходит) по- другому. Когда (желанные) объекты, качества, все знания и пр. становятся поглощенными, тогда происходит Шива вьяпти (т.е. погружение) в Абсолютное сознание, образ Причины (всего)». 

Так, этой книгой описывается достижение естественного Знания, Сущности Унманы, Шивавьяпти, благодаря победе над иллюзией, завершающейся на атмавьяпти. Как сказано там же:

«Затем, отбросив суть (ложного) «Я», следует объединиться с видья таттвой. Она известна как унмана. Ум именуется санкальпой. За санкальпой постепенно наступают одновременно Знание и унмана. За ними – высшая видья, помимо которой нет ничего. Через осознание свойства изначального постижения, которое есть суть Высшего Атмана– одновременно достигаются затем все знания и другие качества. По оставлении того, что не есть Высший Атман, следует Знание, в нем проявляется, пребывает и исчезает высший Свет, Высшая причина.

Итак, для достигнувшего естественного знания- 

JAgradvitiyakaraH |8|

Для бодрствующего (все) другое- луч.

Обретя чистое знание, достигнув елинства с ним, (находящийся в состоянии истинного) бодрствования, которое есть полнота сознания собственного «Я», зрит Вселенную, (которая есть) «другое» (dvitiya), т. е.  «ТО», как (луч) света Постижения.  Этот луч – луч его (самого, такого) как как он есть. Вселенная сияет производимая Его Сиянием. Таков смысл. Как сказано «Виджнана Бхайрава (тантре)»:

yatra yatrАkShamArgeNa caitanyaM vyajyate vibhoH | 
tasya tanmAtradharmitvAc cillayAd bharitAtmatA ||

 «Куда бы не  направлялся  взгляд, (там) является  Абсолютное   Сознание. Благодаря растворению ума  и  объединению  с  ним  танматр, (наступает) наполнение (Его) Сущностью».

В «Сарвамангале» также сказано:

 «Шакти и обладатель Шакти- (так) именуются две Сущности. Обладатель Шакти – Махешвара, Его Шакти – вся вселенная.»

Всегда погруженный таким образом в Свою Сущность.-

nartaka  AtmA |9|

Атман  –  актер.

(Атман) играет, являя в различных исполняемых ролях  (свое) проявление, основанное на разных состояниях: бодрствования и т.д., свою корневую Сущность сокрытую внутри (него). Атман – актер. Об этом сказано в «Найшвасйа тантре» в седьмой главе, именуемой «Актеры Махешвара и Деви», в  гимне сочиненном Деви: 

«В одной (своей) части Ты – Внутреннее «Я», (в другой)- Актер, стерегущий свой сундучок». 

Шри Нараяна Бхатта (говорит) в «Става чинтамани»(59): 

 «Сотворив драму трех миров, источник и утробу Бытия, в прологе, кто, как не Ты, о Хара, (тот) актер, способный завершить (ее в эпилоге)?»

 В «Пратйабхиджня хридая», тайном учении всех агам (сказано) :

«При пребывании вселенной во сне – бодрствует один Верховный Владыка - драматург пьесы самсары». 

Для этого Актера вселенской драмы сцена, пол на котором находятся Его стопы, назван так: 

raNgo’ntarAtmA |10|

Внутренее «Я» – сцена.

Место, где Атман являет (себя) в игре вселенской драмы в ролях, различных в каждом действии, – есть сцена. Внутренний Атман в форме тонкого тела (пурьяштака), основанного на пустоте или основанного на пране, являющийся самоограничивающим сиянием (Изначальной) Сути, - есть джива внутри, отождествляющаяся с телом. Там, ставя (свои) стопы,  танцор своими  жестами и движением,  являет последовательно вселенскую драму. 

В “Сваччханда (тантре)” сказано: 

“Через вхождение в пурйаштаку, различаемый во всех лонах, Он известен как внутренний Атман”. /10/

Таким обрзом, у этого (актера) танцующего на сцене внутреннего Атмана-

prekShakANi  indriyANi |11|

Чувства – зрители.

Чувства йогина: зрение и прочее, действуют, обращенные внутрь, к своей изначальной сущности, приносящей наслаждение действом пьесы самсары. Благодаря этой игре исчезает ощущение отделенности и чувства обретают полноту удовольствия. 

Как (сказано) в Шрути («Катха упанишад» .4.1.):

 kashchiddhiiraH pratyagaatmaanamaiksha    

daavR^ittachakshuramR^itatvamichchhan.h  

«Редкий распознающий человек, желающий бессмертия, отводит глаза и видит неизменное». 

Для этого (йогина)-

dhIvaSHAt  sattva siddhiH |12|

От Прозрения обретается Ясность.

Прозрение (дхи) – есть осознание искушенным мудрецом своей Истинной природы. Под его воздействием (tad vaSHAt) является совершенство тонкого сияющего внутри Света Ясности (sattva). В драме также, благодаря совершенству разума обретается (сопереживание) происходящему действию. 

Благодаря достижению Ясности (sattva) у этого йогина –

siddhaH svatantrabhAvaH |13|

Обретается состояние Свободы.

Сиддхах –(означает) обретение. Состояние свободы (svatantrabhAvaH) – есть свобода управления всей вселенной, состоящая из естественного (для нее) Знания и Действия. 

Как сказано Шри Натхападой:

 «Следует прибегнуть к своей Свободной шакти, Она – есть Кали, Паракала». 

В «Сваччханда (тантре» сказано):

«Все таттвы, все существа, известные как мантры и буквы, всегда  подчиняются тому, кто вечно и непрерывно созерцает природу Шивы».

  Это его состояние Свободы-

YathA tatra tathA anyatra |14|
Как здесь, так и Там.
Внимательный йогин осознает себя во всем и повсюду так же, как в своем теле.

Как сказано в «Сваччханде»:

«ОН (йогин) всегда свободен, свободен и еще раз свободен».

В «Спанда карике» (сказано):

Labhate tatprayatnena pariiksyam tattvamaadaraat /

Yatah svatantrataa tasya sarvatreyamakritrimaa 
«Этот Принцип, из которого исходит совокупность каран (органов чувств), вместе с внутренним (чувством) и кругом  творения, поддержания и разрушения, Который (может быть покрыт) невежеством, хотя Сам Он не невежественен, обретается и должен быть обнаружен благодаря старательному почитанию, поскольку Его естественная Свобода (существует) повсюду.»

Это должно произойти не через безразличие, а через-

вIjAvadhAnAm |15|

Внимание на Семя.

«Должно быть обращено»- таков смысл. Семя (вIja) есть Высшая шакти, Световая Суть, Причина Всего. Как сказано в «Мритьюнджита (тантре)»:

«Она источник всех богов и сил во множестве, 
Источник Сущности огня, и луны. Из Нее происходит все». 

 В Нее, Источник, Сущность высшей Шакти, должно осуществляться вновь и вновь (обращение) внимания, т. е. погружение ума. /15/

 Йогин, будучи таковым-

AsanasthaH sukham hrade nimajjati |16|

Пребывающий в асане легко погружается в Озеро.

Устойчивость (Asana) в которой находится (йогин), происходит благодаря постоянному единству с силой высшей Шакти, в которой он пребывает. Тот, кто завершил усилия  по практике всех крий, низших и высших, дхьяны, дхараны и т.д. тот   легко, без усилий достигает Высшего.  Через постоянное обращение внутрь  он погружается  в Озеро- океан амриты, причину чистого возрастания вселенского Потока. Благодаря (этому) погружению и преодолению ограничений телом и т.д. он становится единым с этим (Озером). 

Как сказано в «Мритьюнджита (тантре)»:

 «Следует  направлять созерцание ни вверх, ни вниз, ни в середину, ни вперед, ни назад, ни сбоку, ни по обоим (бокам). Следует созерцать  ни внутри тела, ни снаружи, ни в небе, ни на предмет, ни вниз следует направлять (созерцание). Не должно быть ни смыкания глаз, ни размыкания глаз, не следует (созерцать) предмет ни опорный, ни безопорный, ни со-опорный, ни чувства, ни существа, ни звук, ни прикосновение,  ни вкус и прочее. Отвергнув (это, йогин), пребывающий в самадхи, становится единосущным Единому. Это именуется Высшим состоянием Шивы, Высшего Атмана. Обретя это не имеющее формы (невидимое) положение он не возвращается». 

Йогин, который посредством выполнения растворения токов нади и других методов анавопаи, достигает победы над невежеством (моха) и погружается в чистую видью под воздействием силы шакти достигает положения шамбхавоупаи, кторое превращает (его) Атман в озеро высшего бессмертия. 

svAmAtrAnirmANApAdayati ||17||

Он творит по своей неизмеримой мере.

Мера (матра) есть часть Атмана, вмещающая вкус Абсолютного Сознания (cit), и связующая его с Сознанием (caitanya), т. е. с самим собой. В ее форме, являющейся сутью познающего и познаваемого, (он) творит безмерно, являя свою безграничность. Как сказано в «Сваччханда (тантре)»:

 «ТО – является грубым (лишь) под воздействием ограниченности, о, Возлюбленная. ТО Единое сводит разделенное на грубое и тонкое воедино.»

В «Пратьябхиджне» (сказано):

 «Этот творящий Атман, выделяет Себя, как объект познания, но он не объект»...

В «Агаме» (сказано):

 «Кто знает из уст Учителя (сущность) льда и воды, о Возлюбленная, для того нет последующего рождения и необходимости действовать».

С этой точки зрения сказано в «Спанда (карике)»:

Iti vaa yasya samvittih kriidaatvenaakhilam jagat /

Sa pashyansatatam yukto jiivanmukto na samshayah //

«Тот, чье сознание едино с (Ним), постоянно видя всю Вселенную как (Его) игру, 
тот – освобожденный при жизни, без сомнения.»

О том, что для него, своей силой творящего нынешнее и будущее тело, 
нет обусловленности рождением и прочим сказано:

VidyA’vinAShe janma vinASHAH ||18||

Не исчезает Знание- исчезает  рождение.

Если  не исчезает вышеназванное естественное Знание, при условии постоянного погружения (в него), рождение в теле с чувствами и прочим, полными страдания, (происходящее) из-за незнания, согласно карме, становится уничтоженным, устраненным. 

Как сказано в «Шри Кантхи»:

 «Отринувшим миропроявление,  содержащее все сущее и не сущее и определяемое как приятие и отвержение, вместе с травой и прочим: листьями, камнями, (и всеми) движущимися и неподвижными, начиная с Шивы и заканчивая землей, созерцая все как наполненное Шивой, повторное рождение не обретается».

 В «Сваччханда (тантре)» сказано:

 «Познав свое Освобождение, высшее, чистое, приходящее через преемственность Учителей, (йогин) освобождается. Вступив в Него, он не рождается вновь». 

В «Мритьнджита (тантре)» (сказано):

 «Узрев Свободу трех таттв, вечный, недвижимый и твердый, посредством божественного пути йоги, (йогин) не рождается вновь.»

Когда он погружается в свою Сварупу - Шуддха видйю -  тогда- 

KavargAdiSHu mAheShvaryAdayAH paShu mAtaraH ||19||

Махешвари и прочие, начиная с ка- варги становятся Матерями Пашу.

Становятся  господствующими. Таков смысл.

yaa saa "saktir jagaddhaatu.h kathitaa samavaayinii 

icchaatva.m tasya saa devi sis.rk.so.h pratipadyate 

saikaapi saty anekatva.m yathaa gacchati tac ch.r.nu 

evam etad iti j~neya.m naanyatheti suni"scitam 

j~naapayantii jagaty atra j~naana"saktir nigadyate 

eva.mbhuutam ida.m vastu bhavatv iti yadaa puna.h 

jaataa tadaiva tat tadvat kurvaty atra kriyocyate

evam e.saa dviruupaapi punar bhedair anantataam

arthopaadhiva"saad yaati cintaama.nir ive"svarii 

tatra taavat samaapannaa maat.rbhaava.m vibhidyate

dvidhaa ca navadhaa caiva pa~ncaa"saddhaa ca maalinii

biijayonyaatmakaad bhedaad dvidhaa biija.m svaraa mataa.h

kaadibhi"s ca sm.rtaa yonir navadhaa vargabhedata.h 

p.rthag var.navibhedena "sataardhakira.nojjvalaa 

biijam atra "siva.h "saktir yonir ity abhidhiiyate 

vaacakatvena sarvaapi "sa.mbho.h "sakti"s ca "sasyate 

vargaa.s.takam iha j~neyam aghoraadyam anukramaat

tad eva "saktibhedena maahe"svaryaadi caa.s.takam
«Та, Которая  именуется Шакти Творца вселенной, Единая с Ним,  именуется  Его Волей, желающей творить.Воистину Она Единая и множественная. Выслушай о Ней, как она возникает. Она именуется постигаемой (реальностью), не иначе, без сомнения.

Постигаемая во вселенной Она именуется джнана шакти. Эта сотворенная Реальность (Которая да будет!) именуется порождающей каждое слово и действие. Она двояка и множественна. Через нее и под Ее воздействием  (происходит) ограничение объектами. (Она), Владычица  Речи, подобная камню чинтамани, появляясь, дробится в природе матрики как две, девять и пятьдесят. Малини считается гласными и биджей, двоякой сущностью биджи и йони. Йони есть деление на девять рядов (букв) начиная со слога КА. Делясь в каждом ряде (варге) на пять, она является как пятьдесят (букв).

Биджей именуется Шива и Шакти. Вся Речь именуется (проявлением) Шивы и Шакти.

(Шива) есть восемь постигаемых рядов, начиная с Агхоры. Шакти же подразделяется на  восемь (варг), начиная с Махешвари».

Так  «Малинивиджайей» описывается Вечная верховная Владычица, Текучая Высшая речь. Принимая форму Воли Знания и Действия, форму подразделяемую на биджу, йони и ряд (варга), принимая Сущность матрики от А до КША  выраженной в виде Шивы, Шакти и (божеств) начиная  с Махешвари, во всех субъектах ограниченных постижением мысленным и безмысленным, наделенных осознанием внешнего и внутреннего, грубого и тонкого, сущности слова, (она) проявляется через ряды варн и господствующих над ними божеств, (а также  через) проявление счастья, изумления, страха неприятия и прочего. Не обусловленная, представляющая собой Сущность цельного свободного сознания, Она проявляется как обусловленная телом  и т.д. зависимая Сущность. 

Как сказано в «Тимирогхате»:

«Махагхора, Владычица святых мест, пребывающая в центре Сознания, во вратах КА, опутывает силком Брахмы (дживу) и сбивает ее столку снова и снова». 

Согласно этому раньше сказано (сутрой): «Матрика- основа знания» (j~nAnAdhiSHThAnaM mAtR^kA) 

Отсюда, пока не достигнута неразрывная связь со свободной изначальной формой чистой видьи, йогином во всех состояниях (сознания) должно старательно созерцаться, как сказано:   

triSHu caturthaM tailavad Asecyam ||20||

Четвертое должно наполнить три, подобно маслу.

“В три” (означает) в три состояния: бодрствование и т.д.  «Четвертое» – область проявления чистой видьи, (которая есть) вкус Блаженства турии, (вливаемый) подобно маслу. Как масло, постепенно перетапливаясь, обретает (свою) основу, (йогин) должен утвердится в соединении (с Высшим Сознанием), посредством выявление вкуса турии, охватывающего мигание (unmeSha)- начало и конец, в трех состояниях (сознания), и посредством этого обрести единосущность с нею (турией).

(Как сказано выше:) «(Даже) при разделении (сознания на три состояния) бодрствования, сна,  глубокого сна (остается постоянное) наслаждение, порождаемое четвертым (Турией, Абсолютной Реальностью).» (jagratsvapnasushuptabhede turyabhogasambhavah) Этой (сутрой) утверждается,  что при погружении в состояние единения с раскрывающимся кругом шакти, чей вкус, как меры бытия, проявляется в бодрствовании и других состояниях, «Наслаждающийся Тремя, есть Владыка Героев» (Tritayabhokta vireshah). Так показывается растворение бодрствования и т.д., (достигаемое) путем единения с «Поваром Необходимости», описанным шамбхавоупаей. Этой  же сутрой утверждается, что  путем анавопаи бодрствование и другие три (состояния сознания) следует сделать частью наполняющей их (турии). Таков смысл.

Теперь говорится о методе:      

magnaH svacittena praviShet ||21||

Погружаемый своим индивидуальным сознанием, пусть войдет.

«Оставив прану и другие грубые состояния, а затем и тонкие, достигается Высшая Спанда, превосходящая тонкое…», и далее: «В нее следует войти с помощью индивидуального сознания…». Так, согласно процессу описанному в «Мритьджита тантре», оставляя грубые методы: пранаяму, дхарану и др. следует погрузиться т.е войти, своим индивидуальным сознанием, безмысленно во внутрь внутреннего отражения Блаженства Атмана. Каким образом? Погружаясь. Устраняя этим погружением во вкус Блаженства Абсолютного сознания отождествление (Себя) с телом, праной, и т.п. 

Как сказано в «Сваччханде»:

«Полностью оставив ум, следует соединиться (с Шивой) посредством осознания, тогда достигается состояние Шивы и пашу становится свободным от океана (сансарического) бытия.»

В «Виджнана бхайрава (тантре)» (сказано):

mAnasaM cetanA Shaktir AtmA ceti catuSHTtayam |

yadA priye parikShinaM tadA tad bhairavaM vapuH || 

«Когда четверка: ум, сознание, энергия (прана) и (и ложная) Самость  исчезают, 
о Дорогая, тогда возникает Природа Бхайравы». 

То же (сказано) в «Джнана гарбха стотре»:

 «О мать, (когда) оставлены все действия ума, возникает чистое состояние свободы от деятельности чувств, и одновременно познается высшее состояние, проливающее на человека поток амриты.»

Так утверждают великие учителя. 

Когда тот, кто (однажды уже) вошел в это высшее состояние, благодаря переживанию Высшей реальности снова в него входит, тогда-

prAnasamAcAre samadarShanam||22||

При исходе праны- видение Единства.

«Прана»- означает аромат Шакти, исходящей от высшего Света; «sama» означает «samyag», то есть развязывание узлов внутренней силой; «acAre» означает  «мало- помалу двигаясь наружу»,  «видение единства» (samadarShanam) – познание единосущности (всего), как Сущности цельного Сознания и Блаженства. Согласно этому толкованию, (видение единства) проявляется во всех состояниях (сознания).  

В «Анандабхайрава (тантре)» сказано:

UtsR^jya laukikAcAramadvaitaM muktidaM Shrayet |

sa samaM sarvadevAnAM tathA varNAShramAdike ||

dravyANAM samatAdarSHI sa muktaH  sarvabandhanaiH |

“О ставив мирскую деятельность, следует предаться недвойственности, дающей Освобождение. (Такой) йогин равно (относится) ко всем богам, и превосходит варнашраму, он равнодушно взирает на богатство. Он свободен от всех оков”.  

В  «Пратйабхиджне» сказано: 

buddhiprANprasare’pi bAhyadeShAdyupAdAnAnAhitasaMkocAnAM viSHvAtmasvarUpalAbhaH ||

«Даже в  (многообразных) проявлениях буддхи, праны,  внешнего пространства и в множестве других налагаемых дурных ограничений, (можно) обрести изначальную форму Атмана Вселенной.»  

Когда  йогином еще не достигнуто сотояние туриятита, которое  обретается через   внутреннее внимания на турию, (тогда) оно познается как блаженнство только в начале и в конце четырех состояний сознания, не принося ему полного удовлетворения. Тогда  для него- 

madhye’varaprasavaH ||23||

В середине – возникновение низшего.

(Для йогина), наслаждающегося вкусом турии на стыках, т.е. в начале и в конце (состояний), «в середине», в промежуточном состоянии- «низшее», т.е. худшее. Мирпороявление, вомпринимаемое в обыденном сознании становится для него ничтожным. Он никогда не бывает введен им в заблуждение, как сказано в сутре: «Растворение в Видье есть пробуждение от сновидений» (VidyAsamhAre tadyаttha svapnadarshanam). Таков смысл. 

Как выше подтверждалось «Малинивиджая (тантрой)»:

 «Если у достигнувшего лишь проблеска желанного (совершенства), (йогина) не появилось бдительности, Винаяки вовлекут его в преходящие удовольствия. Желающий Высшего не должен быть привязан к ним (т.е. удовольствиям).»

Но даже при возникновении этого (низшего состояния) если (йогин) почувствовав вкус турии вновь возвращается к промежуточному состоянию, тогда:

mAtrA svapratyaya sandhAne  naSHTAsya punaruthAnam ||24||

После самоотождествления с материей, утраченное возвращается.

(Слово) «материя» (mAtrA) означает объекты. Пребывание  в единстве со своим (подлинным) Сознанием описывается (следующим образом): 

«То, что воспринимается глазом, то, что говорится, то, что промышляется умом, то, что постигается буддхи или эго, то, что есть и чего нет- во всем этом должно постигаться присутствие (Шивы)».

Таково описанное  «Сваччханда тантрой» «все есть я»- осознание неделимой формы Атмана во всем, наделяющее «утраченным» вследствие «возникновения худшего», описанным выше. Вновь возвращается утерянная турия, Единая Неделимая, чья природа- Блаженство, (происходит) погружение в единосущность с ней, йогином достигается полнота. Таков смысл.

Как сказано об этом в «Сваччханда (тантре», начиная от) : 

«Даже  ум у йогинов преодолевет изменчивость...»

 И заканчивая:

«… чье познаваемое Бытие устойчиво и полно, чей ум не колеблется, пребывая во всех состояниях. Куда бы ни направился ум, там следует созерцать постигаемое. Откуда взяться для него неустойчивости, поскольку все наполнено Шивой?»

«Во всех  вещах, во всех объектах в (которых) пребывает (ум) и которые можно описать, нет ни одного, в котором не было бы Шивы».

Достигший такого могущества йогин-

Shiva tulya jayate ||25||

Становится подобным Шиве.

Благодаря продолжительному пребыванию в состоянии турия, (он) достигает положение туриятита, становится подобным Господу Шиве, Полноте, Единому Блаженству, Сознанию и Изначальной Воле. Он обретает подобие, даже пребывая в этом теле, без утери (этого состояния), а по оставлению этого (тела), он становится непосредствено Шивой. Таков смысл. 

Как (сказано) в «Каликакраме»: 

 «(Услышав) это из уст гуру и осознав это твердо и без сомнений, следует постоянно созерцать безмысленно это единство, до тех пор, пока не будет достигнуто это единство. Так сказал Господь Бхайрава».

Но даже если он «наслаждающийся этой (вселенной) благодаря этому (телу)», его пребывание в теле направлено не на  продление  наслаждения, а на его преодоление, (об  этом) сказано:     

ShariravR^ttir vratam ||26||

Пребывание в теле есть (его) обет.

Как было сказано, для йогина, подобного Шиве, действующего с осознанием «Я- Шива», пребывание в теле есть обет. Для него – постоянное почитание Высшего, отраженного в его изначальной форме,  есть предписание, которого он должен придерживаться. 

Как сказано в «Сваччханда (тантре)»:

«Как пламя хорошо горящего огня видится и в небе, так же Атман видится пребывающим в теле и пране.  В это состояние следует погрузиться.»

Как сказано, даже пребывающий в теле, пране, и т.д. его Атман погружен  в Шиву. Для него нет (больше обязанностей), только дальнейшее пребывание в теле (может  быть) его обетом. 

Как сказано  в «Трика саре»:

«Мудр тот, кто всегда отмечен мудрой, превосходящей тело. Он именуется носящим мудру. Прочие - носители костей».

В «Кулапанчашикхе» (сказано):

«Непроявленые знаки (святости) могут быть видимы только как лучи. Эти знаки не проявляются, поскольку они- наисокровеннейшие.»

Для такого (йогина) :

KathA japaH ||27||

Его разговор –джапа.

Поскольку он полон осознания Высшего «Я», описанного в «Сваччханде»:

«Я –высший Хамса, (Я) – Шива, высшая Причина.», 

а так же описанного в «Каликакраме»: 

«Изначальная форма Высшего Разума этого Бога богов - вимарша, высшая Шакти, Всезнающая, лежащая в основе всякого знания», 

у такого (йогина), осознающего свой Атман единым с деватой, всякий разговор и т.д. отражает единство с Высшим «Я», в форме великой мантры и является джапой. 

Как сказано в «Виджнана бхайрава (тантре)»: 

bhUyo bhUyaH pare bhAve bhAvanA bhAvyate hi yA |
japaH so 'tra svayaM nAdo mantrAtmA japya IdR^SHaH || 145 ||

«Та бхавана, которая переживается вновь и вновь в Высшей  Реальности и есть самозвучащая джапа, произносимая Сущность мантры». 

B далее:

«Со слогом  СА  (дыхание) выходит  наружу,  со  слогом  ХА  входит вновь. «ХАМСА ХАМСА» - эту мантру жива произносит постоянно  день  и ночь 21600 раз. (Эта) произносимая  джапа,  Деви,  легко достижима, но трудно достижима невежественным».

 О его благочестивом делании, подобном джапе  обету сказано:  

dAnam Atmaj~nAnam ||28||

(Его) милостыня - Знание Атмана.

Как было сказано, Атман, есть форма Абсолютного сознания. Знание – его прямое переживание. Оно для этого (йогина) есть творение милостыни (dAna)- то, что дается (dIyate) как Наиполнейшая Изначальная Форма, то, что отсекает (khaNDyate) всеобщую двойственность, то, что дает (dayate), т. е. очищает от майи, внутреннюю Сущность, то что защищает достижение своей природы  и сущности Шивы. Поэтому, милостыня (dAna), которую он дает, есть Знание Атмана, его он дает ученикам. 

Как сказано:

 «Даже видом и прикосновением Владыки йоги, утвердившиеся в кулачаре, спасают из безбрежного океана бытия» 

Тот, кто постоянно пребывает в единстве  с кругом собственных шакти,   принявший это как постоянный обет, подобный обету джапы или поведения, именуется подобным Шиве. Он – воистину наставляющий о Сути (tattva). О нем говорится:        

yo’ vipastho j~nA hetuSHca ||29||

Кто пребывает в Авипе, тот и источник знания.
 Авипа (означает) Владыка над Ави ( т.е.) пашу, а  также и над кругом шакти, начиная с Махешвари, как сказано: «Махешвари и прочие, начиная с ка- варги, становятся Матерями Пашу» (KavargAdiSHu mAheShvaryAdayAH paShu mAtaraH). Тот, кто  пребывая в нем,  своим владычеством и величием, разжигает (стремление) к познанию, тот-  проводник знания (джна хету), поскольку он знает. Знание (j~nA) – (означает) джнана шакти, он ее проводник, по  милости джана шакти  он способен наставить к пробуждению.  

Кто другой, находящийся под властью шакти чакры и непросветленный, относительно собственного Атмана, может пробудить других? 

Слово «кто» (yaH)  в этой сутре должно быть истолковано в значении «он» (sa), а слово «и» (ca) в значении «непременно» (hi). Тот, кто  пребывает в положении Авипы,  именуется, поэтому, причиной пробуждения знания, потому о нем сказано: «(Его) милостыня - Знание Атмана» (dAnam Atmaj~nAnam).  

Другие так трактуют (эту сутру) из-за сходства (составляющих ее) букв: «yo’»– означает «царственный йогин» (yogindra), «vi» – (означает) практическое знание (vij~nAnam), «pa» - положение (pada), последний слог «stha» и «pa»  (образуют) «pastha»- пребывающий в положении. «j~nA» (означает) знающий (j~nAtA), «he» – (означает)  то, что следует отвергнуть (heya), «tu» (означает) никчемность (tucchata), висарга «SH» (означает) висарга шакти,  слог «ca»  должен использоваться в не значении соединительного союза, (но в значении)  «деятель». 

Таким образом, (эта сутра) может быть истолкована так: «Владыка йоги, который, благодаря вимарша шакти, пребывает в  состоянии знающего внутреннюю сущность Атмана, не должен тогда считать себя  действующим и знающим, отвергая это, как никчемность, и ничтожность.»

Эта интерпретация произведена не нами, это не соответствует значению слов, и так может быть истолкована каждая сутра тысячью способов.   

Для этого (йогина):  

svaShakti pracayo’sya viShvam ||30||

Вселенная- расширение его собственной Шакти.

В этом- его подобие Шиве, (о котором) сказано:

 «Вся вселенная есть Его шакти».

Согласно взгляду Традиции, вселенная наполнена Шакти Шивы. Вселенная  есть проявление крия шакти, являющейся шакти самопознания Атмана.

Как сказано в «Мритьюнджите»:

 «Поскольку Бог, наполненный Знанием, пребывает во множестве, связующий (ниянтрита) связанных и спасающий (транам), он именуется Нетра».

В «Каликакраме» сказано:

 «В каждой форме Знание является внутри и снаружи. Без знания не существует объектов. Поэтому, вселенная – форма Знания. Без Знания не может быть постигнут никакой объект. Знание обретает единосущность Вселенной, разделяясь на то что есть и чего нет,  утверждение и отрицание. Сущность Знания утверждена в познаваемом бытии. Силой пребывания (в глубокой медитации) (bhavana) должна быть постигнута взаимная единосущность знания и познаваемого.»

Предел  его собственной шакти не ограничивается только творением вселенной, но сюда также включается-

sthitilayau||31||

Поддержание и расстворение.
Эта сутра следует за сутрой «svaShakti pracayo’sya viShvam». Поддержание (sthiti)– есть Лик, обращенный наружу, на некоторое время высвечивающий вселенную, воспринимаемую в каждом познаваемом объекте, проявляемую посредством крия шакти. Растворение (laya) – упокоение в Себе познающего, состоящего из сознания. Это – два (вида) расширения его собственной Шакти. 

Каждый постигаемый объект, высвечиваемый и вбираемый – есть собственная Шакти Всепознающего (samvid). Иначе (без нее) восприятие (мира) было бы невозможным. Поэтому в “Каликакраме” (сказано):

“разделением Сущего и несущего...”

Это сказано о стхити и лайе. И далее (там же):

 «Тот, Кто видит все, как чистое, безопорное, самодостаточное Знание- такая джива свободна уже при жизни, без сомнения».

(Может возникнуть возражение), что для такого (йогина) восприятие своей собственной природы в разных состояниях: в творении поддержании и разрушении, будет отличаться одно от другого. Чтобы разрешить это сомнение, далее говорится:  

tat pravR^ttau api anirAsaH saMvetr^bhAvAt ||32||

Несмотря на эту деятельность, не утрачивается природа Всепознающего.

Даже в проявлении творения и пр. и погружении в него, у йогина не утрачивается осознание в себе природы Всепознающего в состоянии блаженства турии.  Если подобная утрата была бы возможна, то ничто  не смогло бы проявиться. Как сказано там же (Каликакрама): 

 «С уничтожением авидьи, бытие  миропроявления не прекращается. Для нее, так же, как и для (всех) вещей, невозможно проявление и уничтожение. Если даже о разрушении авидьи говорится фигурально, ввиду неуничтожимости ее истинного бытия, то как можно говорить  об уничтожимости сознания?»

 Также в «Спанде» сказано:

Avasthaayugalam caatra kaaryakartritvashabditam /

Kaaryataa ksayinii tatra kartritvam punaraksayam //14//
Kaaryonmukhah prayatno yah kevalam so'tra lupyate /

Tasmi ~llupte vilupto'smiityabudhah pratipadyate //15//
Na tu yo'ntarmukho bhaavah sarvajсatvagunaaspadam /

Tasya lopah kadaacitsyaadanyasyaanupalambhanaat //16//

«Два состояния (в которых пребывает спанда) именуются деятельностью и деятелем. Деятельность подвержена гибели, деятель неуничтожим. 

Тот, чье внимание старательно направлено только на прекращение деяний – глупец, который полагает: «с их прекращением прекратится «Я».

Его внутренняя природа, которая порождает качество всезнания, никогда не может быть устранена, по причине отсутствия чего-либо иного (кроме нее)».

Для такого йогина-

sukhaduHkhayor bahirmananam ||33||

Наслаждение и страдание воспринимаются, (как нечто) внешнее.

(Йогин), воспринимает наслаждение и страдание, происходящие от соприкосновения с объектами, как нечто внешнее, подобное голубому (цвету) и т.п. а не так, как (воспринимают) мирские (люди), считающие их принадлежность своего «Я». Для него «Вселенная  - расширение его собственной Шакти». Согласно этой сутре, все является неотделимым от его «Я», но это не означает, что некий отдельный опыт счастья и страдания является неотделимым (от него).  Как может йогин соприкасатся с наслаждением и страданием, при устранении отождествления себя с тонким телом (пурьяштака)? Об этом сказано  в «Пратьябхиджня вимаршини»: 

 «Те, кто превзошли уровень субъектов (грахья бхуми),  и вошли в состояние реальных объектов (вастава прамата),  не переживают наслаждение и страдание, происходящие из тела, будь то даже сексуальные (наслаждения), не производят наслаждение и страдание, и не являются причной наслаждения и прочего, из-за его несовершенства. Тогда они перживают состояние изначального Блаженства».  

Также это описывается в «Спанде»

Na duhkham na sukham yatra na graahyam graahakam na ca /

Na caasti muudhabhaavo'pi tadasti paramaarthatah //  

«В высшей Реальности  нет ни наслаждения, ни страдания, ни субъекта ни объекта, ни даже состояния невежества, а есть только То, (т.е. принцип спанды)».

Поскольку для йогина, превзошедшего самоотождествление с тонким телом (пурьяштака), нет внутреннего соприкосновения с наслаждением и страданием, поэтому он:  

tad vimuktas tu kevalI ||34||

Освобожденный от этого, он действительно целостен.

(Слово) «этого» (tad), означает (от этих двух), т.е. наслаждения и страдания. «Освобохденный» (vimukta) (означает) свободный, но по- особому, не имея внутри даже остаточных следов (наслаждения и страдания). «Целостный» (kevalI) – означает того, в ком познание и познающий едины. Об этом сказано в  «Калика краме»:

«Разрубив великое заблуждение, производимое представлением мыслепредставлений наслаждения и страдания, йогин обретает результат йоги».

Слово «действительно» (tu) используется здесь, чтобы подчеркнуть разницу, ссылаясь на следующую сутру, (преднамеренно употреблено по форме) так же, как и в следующей сутре, которая говорит:

mohapratisaMhatas tu karmAtmA ||35||

Умаленный заблуждением, он действительно кармическое «Я».

«Заблуждением» (moha)- означает незнанием. «Умаленный» (pratisaMhata)  в один комок, который является обителью наслаждения и страдания, он же является кармическим «Я» (karmAtmA), всегда занятым благими и неблагими (деяниями). Как сказано там же («Калика крама»): 

yadavidyAvR^tatayA vikalpavidhiyogataH|

ShivAdinnaiva jhagiTi samudbhAvayate’khilAn||

tataH ShubhASHhubhA bhAvA lakShyante tadvaShatvataH|

aShubhebhyaShca bhAvebhyaH paraM duHkhaM prajAyate||

«До тех пор, пока испытывается влияние авидьи и мыслепредставлений и ничто, начиная с Шивы,  не звучит, до тех пор (человек) будет находиться под воздействием благих  неблагих состояний. От неблагих состояний вновь и вновь появляется страдание».

Но когда у подобного кармического «Я» проявляется свободная самодостаточная йога под влиянием беспричинной благодати (шактипата) Махеши, тогда им (обретается):

bheda tiraskare sargAntarakarmatvam ||36||

При утрате разделения- способность творить иные миры.

Разделение (bheda) означает отождествление себя с нечистыми душами (sakala), чистыми душами (pralayakala) и т.д. а также с телом, праной и прочее. Ее утрата (tiraskarа) (происходит) благодаря растворению в бытии единого Сознания. Осуществляющий его постепенно, по мере обретения своего величия, своей природы, как мантры, мантрешвары, мантрамахешвары, обретает способность к творению иного мира, согласно желанию. В “Сваччханда (тантре 6.54-55)” так описывается  эта утрата двойственности:

«Выполнив три раза джапу, (йогин) становится подобен Сваччханда (Бхайраве). Он станет способен повелевать Брахмой, Вишну, Индрой, Сиддхами, Дайтьями, Змеями повергать в ужас, уничтожать, благословлять и проклинать. Он сокрушит гордость Смерти и опрокинет горы.»

Это не является для него невозможным, поскольку:

karaNaShaktiH  svato’nubhavAt ||37||

Творческая сила- из собственного опыта.

Благодаря собственному опыту, (полученному) в воображении, сне и т.д., (его) творческая сила (karaNaShktiH) получает возможность творить несравненые вещи. Как сказано в разъяснении этого в “Пратьябхиджня (карике)”:

“Поэтому, благодаря силе высвечивания (авабхасана) и силе раскрашивания (самулекхана), согласно желанию, во всех живых существах джнана и крия (шакти) могут проявиться в совершенстве”.

Это становится возможным, если (у йогина) желание направлено на это. Всецело сосредоточившись, он  может творить, согласно желанию. Об этом сказано в “Таттва гарбхе”:

«Когда йогин хорошо проявляет качество однонаправленности, для него трудное становится нетрудным. Мысль такого йогина становится подобна древу желания» 

Поскольку  сила самодостаточночти (svatantryaShaktiH) (она же) Атман в состоянии турия, обозначаемая выражением «творческая сила» (karaNaShktiH) есть образ пробуждения сущности Познающего, для высвыбождения ее изначальной формы и устранения майа шакти 

tripadAdyanuprANanam ||38||

В трех состояниях-переживание Источника.

Среди трех, именуемых словами Творение (сришти), поддержание (стхити) и растворение (лая), состоящих из сосредоточение на объектах (bhAvaunmukhya), привязанности к объектам (tadabhiSHvaNga) и растворения в объектах (antarmukhIbhAvanAmaya) состояние турии, которое является Источником (Adi) трех (остальных)  есть цельное блаженство. Оно-  неделимая майа шакти, (котрая) вспыхивает, как молния, освещающая возможность наслаждения каждым объектом, при каждом подходящем моменте. Переживание (AnuprANanam) – есть переживание этого состояния через внутреннее отражение и следование ему дыханием. (Йогин) должен оживить себя посредством этого переживания.

Об этом сказано в «Виджнана бхайраве»:

anta.hsvânubhavânandâ vikalponmuktagocarâ |
yâvasthâ bharitâkârâ bhairavî bhairavâtmana.h || 
tad vapus tattvato jñeya.m vimala.m vis'vapûra.nam |

«То состояние, содержащее Образ Бхайравы, которое  в  высшем  смысле свободно от обозначения места и времени, лишено места и  направления, которое  невозможно  обозначить  названием, Блаженство  Самости, переживаемое внутри, пребывающее (в состоянии) лишенном мыслепредставлений (викальп) - есть Сущность Бхайравы. Его чистое тело субстанционально постигается, как наполняющее вселенную.»

И далее:

s'aktisa.mgamasa.mk.subdhas'aktyâves'âvasânikam |
yat sukham brahmatattvasya tat sukha.m svâkyam ucyate || 
lehanâmanthanâko.tai.h strîsukhasya bharât sm.rte.h |
s'aktyabhâve 'pi deves'i bhaved ânandasamplava.h || 
ânande mahati prâpte d.r.s.te vâ bândhave cirât |
ânandam udgata.m dhyâtvâ tallayas tanmanâ bhavet ||
jagdhipânak.rtollâsarasânandavij.rmbha.nât |
bhâvayed bharitâvasthâ.m mahânandas tato bhavet || gitâdivi.sayâsvâdâsamasaukhyaikatâtmana.h |
yoginas tanmayatvena manorû.dhes tadâtmatâ ||

«Радость соития с женщиной (шакти) и растворения в ней - есть  Радость  Брахмана. Это именуется Радостью Самости.

Благодаря памятованию радости  прикосновения, поцелуев  и  объятий женщины, даже при отсутствии шакти, происходит поток  Блаженства,  о Владычица богов!

При достижении Великого Блаженства или встречи с  друзьями  после долгой (разлуки), созерцая возникающее Блаженство  (йогин)  становится единым с Ним.

Следует  созерцать  наслаждение,  производимое  вкусом   еды   и питья. Удерживание этого состояния порождает Великое Блаженство.

Йогин, отождествляющий себя  с  наслаждением,  от  пения  и  других объектов, благодаря единению (с ним, делает) ум тождественным  этому (наслаждению).”

Тот же метод показан в («Спанда карике) начиная с:

Atikruddhah prahristo vaa kim karomiiti vaa mrishan /

Dhaavanvaa yatpadam gacchettatra spandah pratisthitah //22//
«Разъяренный или умиротворенный, размышляющий: «что я делаю, (куда) бегу?» - к какому бы не пришел (он) состоянию, там (уже) пребывает спанда».

И заканчивая (шлокой):

Tadaa tasminmahaavyomni praliinashashibhaaskare /

Sausuptapadavanmuudhah prabuddhah syaadanaavritah //25//

«Тогда в этом великом пространстве (Сознания) растворяются Солнце и Луна, и (доселе) не осознававший (себя йогин, пребывавший) словно в состоянии глубокого сна, становится пробудившимся, раскрывшим (свою Самость)».

Это было подробно описано мной в «Спанда нирнайе» (без возможности) сомнения. В сутре (3.20) "Четвертое  должно быть влито, подобно маслу в три...» (triSHu caturthaM...) говорилось, что  в состоянии бодрствования и т.д. дожно содержатся переживание турии. В (этой сутре) подчеркивается, что во всех описанных состояниях (сознания) в начале, в конце и в середине. В Творении, поддержании и разрушении (должна переживатся турия). Таково особое значене (этой сутры).

Но даже если переживание трех состояний посредством основного достигнуто, йогин не должен  довольствоваться только им, поскольку это-

CittasthitivaccharIrakaraNabAhyeSHu ||39||

Индивидуальное сознание присутствует  в теле, чувствах и вовне.

Как «В трех состояниях- переживание Источника.» (tripadAdyanuprANanam)

также  следует переживать турию в состоянии сознания, обращенном внутрь. 

Как сказано в «Виджнана Бхайраве»:

sarva.m jagat svadeha.m vâ svânandabharita.m smaret |
yugapat svâm.rtenaiva parânandamayo bhavet || 

«Следует созерцать всю вселенную как свое тело или как "Я", содержащее  Блаженнство. (Тогда йогин) одновременно с  собственным  бессмертием  станет наполненным Высшим Блаженством.» 

Эта  Сущность Блаженства есть сватантрия шакти, Истинная, явленная во всех состояниях (сознания), исполняющая желания безмерно. 

Когда (йогин) еще не осознает это внутреннее состояние турии как свое «Я», вследствие отсутствия (должного) осознавания  тела и прочего, из-за анава малы (побуждающей) считать себя (себя чем-то), неполным (происходит)-     

abhilASHAdbahirgatiH saMvAhasya ||40||

Для несомого – путь вовне, вследствие желания.

«Несомый» (saMvahya) означает пашу, который, устремляется наружу под действием внутренних внешних чувств (каран), (которые) вместе с покровами (канчуки) пребывают в круге Шакти в форме кармы. Для него «…желание есть загрязнение». Так «Сваччханда (тантрой)» описывается путь вовне, происходящий вследствие желания, т.е. анавамалы, именуемой изначальной авидьей. Она является обращенной на внешние объекты, а не обращенной внутрь.

Как сказано в «Калика краме»:    

 «До тех пор, пока испытывается влияние авидьи и мыслепредставлений и ничто, начиная с Шивы,  не переживается, до тех пор (человек) будет находиться под воздействием благих  неблагих состояний, от неблагих состояний вновь и вновь появляется страдание. Ограниченные своими мыслепредставлениями, они пекутся в Нараке и других адах, они сгорают от  огня своих грехов как самовоспламеняющийся  бамбук. Они наслаждаются состояниями авидьи производимыми майей, эти люди обретают  тело производимое майей и вкушают страдание».      

Когда под воздействием шактипата Парамешвары (йогин) осознает свою изначальную природу,  у него нет стремления к (обретениию) желанных (объектов)  вовне, поскольку он постоянно черпает радость в собственном Атмане. (О таком) сказано-  

tadArUDhapramitestatkShayAj jIvasaMkShayaH ||41||

Тогда Утвердившегося, вследствие исчезновения, джива исчезает.
(Слово) «тогда» (tat) (означает) «в остоянии турии», познающего, указанного выше. «Утвердившийся» (ruDha) означает йогина, чье внимание (vimarsha) направлено  на Высшее Я (saMvid). «Вследствие исчезновения» (TatkShayAt) означает «благодаря прекращению желаний». «Джива исчезает» (JivasaMkShayaH) – прекращается отождествление (себя) с тонким телом (puryaShTaka) и вспыхивает отождествление с Абсолютным Сознанием. Как сказано там же: 

«Как пробужденный не видит объектов, пережитых во сне, также йогин созерцающий (Атман) не видит самсары».

И далее:

«Отринувший действия (вритти), реальные и нереальные, утвердившись во внутреннем состоянии, оставивший сеть представлений относительно недвойственности, высшего и низшего, тот кто постоянно предан собственному Атману, устремившийся к Единому  Поглотителю Времени вкушает состояние кайвальи. Такой человек обретет нирвану».

(Слово) «вкушает состояние кайвальи» (kaivalya padabhag означает состояние) которое не основано на чувствах и ощущениях.

(На возражение), что этого невозможно достигнуть иначе, как при оставлении тела, (ответим:) нет; (это состояние) воспринимается воплощенным как сверхбодрствование. (На вопрос) когда происходит это «утверждение» говорится: 

bhUtaka~ncukI tadA vimukto bhUyaH patisamaH paraH ||42||

Освободившийся от воплощености в покровах становится тогда подобным Господу.

(Слово) «тогда» (tadA) (означает) «при прекращении желаний», «при исчезновении дживы», (jIvasaMkShayе), при прикращении самоотождествления с тонким телом (puryaShTaka). 

«Воплощенность в покровах» (bhUtaka~ncukI) (означает) того, чьи грубые элементы составляющие тело подобны покрову, т.е. отдельному покрову, который даже не соприкасается с “Я”. Свободный от этого есть вкушающий нирвану. О том, что тогда Его (сознание) не возвращается в состояние воплощенности (бхута канчуки) сказано: 

naisargikaH prAnasaMbandhaH ||43||

Связь с праной – естественна.

(Cлово) «Естественна» (naisargikaH) означает: происходящий от естества, изначальной природы абсолютной самодостаточности Атмана. Божественное Сознание, которое есть Бхагавати, желающее проявления многообразия вселенной, вначале становящееся ограниченным (субъектом), являющимся формой жизненного дыхания (прананы), проявляющее вселенную в ограниченной форме объекта (grahya) – есть Естество (naisargika). Ее  связь с праной, существующая изначально, происходит от Абсолютной Самодостаточности (svAtantrya) Шивы. То же самое (сказано) в “Ваджасанейе”:

«Та Шакти, которая Высшая, тонкая, Всепрникающая, Чистая, Благая  Мать круга Шакти, Сущность высшего Блаженства и Бессмертия, Она- Махагхорешвари, Чанда Творящая Творение и Разрушение. Она протягивает три потока трех видов и три аспекта (времени).»

Так, божественное Сознание описывается в виде потока праны, несомого тремя нади, как место пребывания солнца, луны и огня, и в форме аспектов времени- прошлого, настоящего и будущего. Об этом сказано в «Сваччханда тантре»:

«Слог ХА именуется праной, по своей форме и действию представляющей плуг». 

Функция праны- осуществлять творение и разрушение (а также вдох и выдох) происходит благодаря Абсолютной Самодостаточности Бхайравы, наполняющей Творение. Поэтому, верно сказано: «Связь с праной – естественна”. Каллата Бхатта чтобы подтвердить первопричинность праны говорит в “Таттвартха чинтамани”:

“Сознание, (которое) первично, трансформируется в прану”. 

Поэтому, тот кто утвердился в этой естественной связи праны, и осознает ее внутренний аспект (кала), тот превосходит мир. Об этом сказано:

nAsikAntarmadhyasaMyamAt kimatra savyApasavya sauSHumneSHu ||44||

При сосредоточении на Насике, внутри и в центре, что тогда слева, справа и в сушумне?

«Насика» (nAsikA) – есть прана шакти, которая движется зигзагом (nasate) в основании всех нади и чакр, в левом (канале, иде), правом (пингале) и в середине (сушумне).

Ее «внутри» (аntar) означает внутренний аспект (AntarI), т.е.  Сознание. «Центр» (madhya) означает Ее центр, основани, пребывающее внутри всего. Согласно «Калика краме» – это форма отражения (vimarsha).

«Изначальная форма высшего Сознания этого Бога богов, - Вимарша, высшая Шакти, всезнающая и пребывающая в основании Знания».

При сосредоточении (saMyamA) на ней посредством обращения внимания вовнутрь, что можно сказать? Это видение Деви во всех обстоятельствах есть высшее непрерывное самадхи.

Как сказано об этом в «Виджнана Бхайраве»:

grAhyagrahakasaMvittH sAmAnyA sarvadehinAm | 
yoginAM tu viSheSho ’sti sambandhe sAvadhAnatA || 

«Сознание субъекта и объекта - общее для всех воплощенных, для внимательных йогинов это различие является в (в их) соединении». 

Показывая, каков плод подобной йоги глава завершается:

bhUyaH syAt pratimIlanam ||45||

Пусть будет постоянно со-ведение.

У йогина, погруженного  в высшую йогу в форме погружения в изначальную форму Сознания Атмана. «Со-ведение» (pratimIlanam) означает одновременно сведение (nimIlana) и разведение (unmIlana) Сознания и вселенной, возникающее из изначальной формы Сознания Атмана, которое наступает при полном прекращении даже следов двойственности. Как (сказано) в “Сваччханде”:

“О Деви, выше (состояния самана) существует состояние унмана, с ним следует соединить свое “Я”.  Атман единый с ним, становится полностью им наполненным”.

И далее:

“Как разгоревшийся огонь, чистый и светящий не входит обратно в дрова, так же Атман превосходящий шесть ступеней (шададхва), чистый от карма и кала (маия) малы, он лишен усталости. Пребывая в этом состоянии, чистый, он больше не связывается ими”.

(Выражение) “пусть будет постоянно” (bhUyaH syAt) не означает, что осознание Шиватвы является для йогина чем- то небывалым. Это есть изначальная природа (Реальности). Только под действием мыслепредставления производимого майа шакти, он не может обнаружить Ее во всем. Для того, чтобы явить Ее, представлены (различные) методы, описанные (здесь). Да будет Благо! 

Таково это прекрасное разъяснение, составленное из речений агам ради выявления тайного учения Шивы содержащегося в  Шива сутрах. /1/

Пусть вкушают праведники вновь и вновь, эту ясную Шива сутра вимаршини, являющую полноту изливающегося потока нектарной сущности тайного учения  Шивы. /2/      

Эта, усиливающая влечение жаждущих, приводящая к расцвету высшей мысли, (Шива сутра вимаршани), подобна прекрасному потоку, раз попробовав из которого, исчезает страх перед смертью, старостью и рождением,  ./3/

Человек, осознавая себя, Абсолютным Сознанием, Прекрасным Махешварой,  

чье «Я» неподвержено влиянию ограниченности телом, праной, счастьем и прочим, который зрит в середине  нектарного океана Сознания, превышающего Вселенную, сравнимую с пузырьком пены, Того, о Ком сказано и наставлено - Сам непосредственно Единый  Шива. /4/

Следует постоянно усердно  изучать внимательным взглядом, (Шива сутру), содержащую в себе  блаженство, спасающую своей силой из океана самсары, и наделяющую высшим положением.  

Следует размышлять над этой Шива сутрой, сияющую тайной страстной игры, которая наделяет потоком истинного внутреннего понимания. /5/

             Такова в «Шивасутра вимаршини», сочиненной почтенным Ачарьей Кшемараджей 
                  и посвященной лотосным стопам Великого Махешварачарьи Абхинавагупты 
                                        третья глава, именуемая «Прояснение анаваупайи».
                                                  Шива сутра вимаршини закончена.  

