Избранные гимны
1.

Молись Говинде102 и Говинду славь,

Говинде поклоняйся103, о глупец!

Ведь роковое время104 подойдет,

И не спасет грамматика тебя!

2.

Чреваты бедами сокровища земные105!

В них настоящего блаженства нет и капли.

Тот, кто богат, боится даже сына.

И так всегда и всюду неизбежно.

3.

Кто твоя супруга? Кто твой сын?

О, как пути самсары106 странны!

Ты чей? Ты кто? Откуда появился?..

Постигни истину, ведь то, что здесь, — мираж107.

4.

Росинка дрогнет и исчезнет с лотоса листа.

Вот так и жизнь — дрожит на грани смерти:

Пойми: весь мир недуг самообмана гложет,

И в тяжкой скорби мир изнемогает.

5.

Людьми, богатством, юностью своею не гордись.

В мгновенье ока их похитит время.

Все, майей108 порожденное, оставь,

Познай мир Брахмо109 и в него вступи.

6.

Желанье, гнев, алчбу и слепоту110
Оставив, себя спроси: кто я?

Горят во тьме кромешной ада

Глупцы, лишенные самопознанья111.

7.

Дни и ночи мелькают, чередуется утро и вечер,

Зимы и весны сменяют друг друга:

Ведет игру свою время112. Стремительно жизнь убывает:

А человека все гонит и гонит ветер надежд и желаний113.

8.

Дитя игрой увлечено,

Любовью юноша пленен,

Старик заботами согбен:

Увы, о Брахмо114 все забыли!

9.

Одряхлело тело, голова побелела,

Зияет беззубый рот —

Бредет старик, опираясь на палку:

Но даже его гнетет груда желаний.

10.

Пока живет дыханье в теле,

«Как дела?» — родные спросят.

А смерть пришла — труп бездыханный

И на жену наводит ужас.

11.

Снова и снова рожденье и смерть,

Снова приютом становится матери чрево.

Необозрима самсара115, неодолима:

Смилуйся и спаси меня, о боже Мурари116!

12.

Ты тысячью забот опутан: Безумный,

Нет для тебя того, кто по пути ведет.

Во всем трехмирье117 лишь союз с святыми —

Ладья, что мира океан118 преодолеет.

13.

Союз со святыми119 рождает бесстрастье120,

Бесстрастье уносит туман ослепленья,

Где нет ослепленья — там истины вечной121 сиянье,

А в истине вечной — освобожденье122.

14.

Пусть он паломник к слиянию Ганги и моря,

Щедр на дары, соблюдает обеты ревниво, —

Но если знанья123 лишен — так гласят все ученья —

Освобожденья ему не достичь и через сотни рождений.

15.

В тебе, во мне, во всем — единый Вишну124.

Ты ж сердишься, терпенье потеряв125.

Зри Атмана126 во всех явленьях мира,

Оставь незнание — причину разделений127.

16.

Не тщись быть в ссоре иль в союзе

С врагом, приятелем, родней иль сыном,

Но ко всему будь беспристрастен,

И быстро ты достигнешь Вишну.

17.

Кто лотосу стоп гуру безраздельно предан,

Освободится скоро от самсары.

Лишь плоть свою и помыслы смирив,

Ты божество узришь, что обитает в сердце.

Примечания

*Моха-мудгара – название произведения, число и порядок строф варьируется в разных изданиях (одно из названий — «Бхаджа-говиндам»). Предание гласит, что его созданию предшествовала встреча Шанкары со старым ученым, усердно изучавшим грамматику. Исполнившись сострадания, Шанкара посоветовал ученому не тратить время на грамматические правила, а обратиться к божеству Говинде. Считается, что Шанкара кроме первой строфы, являющейся рефреном, сочинил еще двенадцать, а его ученики прибавили каждый по строфе. В результате «Разрушение иллюзии» включает в полном варианте около 30 строф; из них в перевод включены наиболее характерные.

102 Говинда — эпитет Кришны, олицетворяющего высшую реальность.

103 Молись: славь, поклоняйся: — глагол «бхадж» выражает в данном случае девять ступеней поклонения и почитания божества: слушание (шравана), хвалебное пение (киртана), размышление о божестве (смарана) и т.д.

104 Кала (время) означает также уничтожение и смерть, а кроме того, олицетворение смерти – ужасное чудище Калу (см. его описание: Махабхарата, YII, ч. 2. Ашхабад, 1981, с.48).

105 «Чреваты бедами сокровища земные (артхам-анартха)» – в оригинале к этому добавлено: «созерцай (это) постоянно» (бхавайа нитйам).

106 Самсара — непрерывная цепь перевоплощений (перерождений) существ; обусловливается духовным неведением (аджняна; авидья) и привязанностью к относительным ценностям, она регулируется законом кармы; это, в противоположность нирване, эмпирический мир. Достичь освобождения от самсары, неотъемлемым и основным качеством которой является страдание, – цель почти всех индийских этико-философских учений, включая джайнизм и буддизм.

107 В разных изданиях чтение этой строки значительно различается, здесь взят вариант: таттвам чинтайа тадиха бхрантах.

108 Майя – букв.: магия, обман, иллюзия; мир в его эмпирическом (т.е. неистинном) проявлении, в отличие от подлинной реальности (Брахмо). Эта категория – одна из важнейших в учении адвайта-веданты, которую называют даже майя-вадой — учением о майе.

109 Брахма-падам. Брахмо — высшая реальность, недоступная обычному познанию и реализуемая, согласно адвайта-веданте, в результате особого интуитивного переживания (самадхи). Реализация тождества с Брахмо есть освобождение (мокша, мукти), это цель адвайта-веданты.

110 Кама, кродха, лобха, моха.

111 Или: лишенные познания Атмана.

112 См. Прим. 103

113 Ашавайу.

114 В оригинале: паре брахмани (о высшем Брахмо).

115 См. прим.35. Вариант перевода: самсара поистине неодолима.

116 Мурари (т.е. враг демона Муры) – эпитет Кришны.

117 Под тремя мирами (три-джагат) понимаются, вероятно, небо, воздушное пространство и земля или: небо, земля и «подземное царство».

118 Океан мира (бхаварнава) — самсара.

119 Или: соединение с истинной реальностью (сатсанг).

120 Нихсангатвам — букв.: отрешенность, непривязанность.

121 Нищчали-таттвам — букв.: неколебимая истина, неколебимая сущность.

122 Дживан-мукти — освобождение (мукти) уже в этой жизни, в этом теле.

123 Джняна — знание высшей реальности, которой является Атман, Брахмо.

124 Вишну – одно из трех важнейших божеств индуистского пантеона; здесь – олицетворение высшей реальности.

125 Стих обращен к ученику.

126 Атман — сущность, обозначаемая словом «я», в предельной реализации тождественна Брахмо; о различных стадиях понимания и реализации Атмана см. «Веданта-сару» Шри Садананды.

127 Согласно адвайта-веданте, в действительности существует лишь единая реальность (Брахмо), а всяческие различия (представление о различиях, обособленных явлениях) — результат неведения, духовного несовершенства.

Перевод с санскрита и комментарии Бориса Загуменнова

