
Рама-гита 

Введение 

Рама-гита является пятой адхьявой (главой) уттара-канды (последнего (седьмого) 

раздела, или книги) хорошо известной Адхьятмы-Рамаяны (содержащей беседу Шивы и 

Парвати, пересказанную Брахмой мудрецу Нараде), в которой приводится духовная ин-

терпретация основных событий и личностей, встречающихся в Шримад-Рамаяне (исто-

рия Рамы в изложении Вальмики, также есть Рамаяны, написанные Васиштхой, Ага-

стьей, Тулсидасом, Сатьей Саи Бабой и др.). В Рама-гите содержатся духовные предпи-

сания Рамы Его любимому брату Лакшмане, и в ней в краткой форме передаётся сущ-

ность всего ведантического учения. Изложение ясное, законченное и практическое, и 

оно представляет собой замечательное руководство для того, кто привержен веданти-

ческому методу постижения божественной Сущности. 

А. Махадева Шастри 8 апреля 1908 г. 

Махадева (в ответ на вопрос Парвати) сказал: 

1. И тогда Рама, наилучший из потомков Рагху, Спаситель мира, свершив 

Свои славные деяния ради блага всего мира, описанные в Рамаяне, стал жить та-

кой жизнью, какой жили прежние мудрые царственные святые. 

2. Будучи спрошенным разумным Лакшманой, Рама поведал очень древние 

поучительные истории, и последняя из них была о распутном царе по имени Нри-

га, который перевоплотился рептилией из-за проклятия брамина. 

3. Однажды, когда могучий Рама пребывал в уединении, и Сита исполняла 

служение Его Господним стопам, Лакшмана, чьи чувства чисты, почтительно 

склонился перед Ним и смиренно произнёс следующие слова. 

4. О наимудрейший! Ты еси земной и Всевышний Владыка, Ты – воплощён-

ная чистая мудрость, Ты – антарьямин (знающий умы всех), Тебя способны узреть 

только те, кто любят Твои лотосоподобные стопы, подобно тому как пчела любит 

сосать нектар, и те, кто стремятся познать Тебя. 

5. О Господь! Я ищу прибежища у Твоих лотосных стоп, которые освобожда-

ют от бремени самсары, и которые созерцаемы йогами, практикующими сосре-

доточение (однонаправленность) ума. Научи меня тому, чтобы я смог легко и 

быстро пересечь этот необъятный океан неведения (авидьи). 

6. Услышав эти слова Лакшманы, Рама, наилучший из правителей, облада-

ющий чистым умом, устранитель всех невзгод тех, кто ищет прибежища, с целью 

устранить тьму аджняны поведал джняна-йогу, изложенную в Ведах. 

7. Вначале человек должен исполнить обязанности, предписанные его ка-

стой (варной) и периодом жизни (ашрамом), и, обретя таким образом чистоту ума 

(благодаря непосредственной отработке самскар и васан, или скрытых тенден-

ций), а также овладев в надлежащей мере необходимыми средствами (садхана-

ми: вивека – проницательность, вайрагья – бесстрастие, сама – обуздание ума, 

дама – контроль над чувствами, упарати – отход от всех церемониальных ритуа-

лов и двойственности наряду с устранением желаний, титикша – терпение, са-

мадхана – способность к сосредоточению ума на одном объекте в течение долго-

го времени, шраддха – вера в поучения священных писаний и гуру, мумукшутва – 

искреннее стремление к освобождению) он, затем, должен обрести гуру (духов-

ного учителя) для обретения божественного знания (о своей высшей Сущности). 

file:///Z:/Бхакты/Пилипчук%20Володя/разное/rkrv.htm


8. Это рождение – результат предшествующих действий. Находясь под вли-

янием чувств, человек находит удовольствие и боль, совершая соответственно 

хорошие и плохие деяния. Его поступки ведут его к следующему воплощению; и 

когда он рождается снова, человек снова совершает деяния. И, поэтому, этот мир 

обречён на бесконечный круговорот бытия. 

9. Авидья (неведение) – главная причина этого процесса. Философия Ве-

данты предписывает устранение авидьи. Одно только знание высшей Сущности 

разрушает аджняну. Деятельность (карма) не может устранить аджняну, ибо дея-

тельность порождается неведением; таким образом, знание высшей Сущности 

должно естественным образом полностью устранять аджняну. 

10. Деятельность не устраняет неведение, равно как она не уменьшает при-

вязанность; наоборот, она порождает порочные действия, которые, опять же, не 

в состоянии устранить самсару. Следовательно, мудрый проницательный чело-

век должен стремиться к божественному знанию. 

11. Вопрос: карма (деятельность), так же, как и божественное знание, пред-

писана Ведами как средство спасения, и оба эти аспекта упоминаются как обя-

занности человека; также о деятельности говорится как о поддерживающей зна-

ние. 

12. Более того, в Ведах утверждается, что отречение от деятельности – грех, 

и что человек, желающий достичь совершенства, по этой причине всегда должен 

совершать деятельность. 

Ответ: это не так. Знание само по себе является вполне достаточным факто-

ром для обретения объекта. 

13. Вопрос: это утверждение кажется ошибочным. Подобно тому, как ре-

зультат ядждни (жертвоприношения) не является вечным, хотя для её проведе-

ния и требуются различные ритуальные церемонии, то также и знание нуждается 

в помощи хороших деяний, предписываемых в Ведах для обретения мокши (спа-

сения). 

14. Ответ: вышеприведённые утверждения полемистов совершенно безос-

новательны, ибо деятельность не может совершаться без эгоизма, или, другими 

словами, деятельность проистекает из привязанности к телу, в то время как 

Брахма-видья обретается одной только непривязанностью. 

15. Брахмакара-вритти ума (состояние самадхи), которые являются резуль-

татом созерцания Всевышнего, называются божественным знанием. Деятель-

ность порождается сочетанием ритуальных действий, в то время как знание раз-

рушает её. 

16. Знание и деятельность, будучи совершенно противоположными по сво-

им результатам, не могут быть единой целью; следовательно, мудрый человек 

должен полностью отречься от стремления к деятельности, и, всегда держась в 

стороне от объектов чувств, он должен созерцать высшую Сущность. 

17. До тех пор, пока кто-то считает себя (в настоящем или в прошлом, что 

проявляется в настоящем в виде тенденций, нуждающихся в отработке; см. шл. 

7) телом и т.п. из-за аджняны, до тех пор он должен совершать хорошие деяния; 

но когда поучения Вед о бренности этой вселенной утвердятся в его уме, тогда 

он приходит к постижению высшей Сущности. После этого он должен полностью 

отречься от желания к деятельности. 



18. Когда светозарная божественная Мудрость – устранитель различий 

между Всевышней Сущностью (Параматманом) и индивидуальной Сущностью 

(Атманом) – озаряет сознание, делая его просветлённым, тогда майя с её состав-

ными частями, которая является причиной круговорота рождения и смерти, ис-

чезает сразу и навсегда. 

19. Разве может майя (иллюзия) оказывать какое-либо влияние, когда она 

раз и навсегда устраняется осознанием высшей Сущности, знание о которой из-

ложено в шрути (богооткровенных священных писаниях – Ведах). Ибо авидья, 

однажды устранённая чистым и не заочным недвойственным познанием Бога, 

уже никогда не возникнет снова. 

20. И если авидья уже не возникнет снова, то откуда может взяться пред-

ставление "я делаю это"? Следовательно, это самодостаточное независимое зна-

ние не нуждается в какой-либо дополнительной помощи или поддержке, и одно-

го этого духовного знания достаточно для достижения совершенства (самореа-

лизации). 

21. Тайттирия-упанишада открыто призывает к отказу от всякой хорошо из-

вестной сакама-деятельности (имеющей своей целью перевоплощение в сварга-

локе, т.е. в раю), а в Ваджасанейине (Брихадараньяке-упанишаде) также гово-

рится и о том, что средство обретения мокши – это осознание высшей Сущности, 

а не деятельность. 

22. О оппонент! Ты ставишь на один уровень духовное знание и жертвенные 

ритуалы; но ты не приводишь примера, который бы служил доказательством тво-

его утверждения. Жертвоприношения бывают разными и приносят разные пло-

ды, но знание высшей Сущности совершенно противоположно им. 

23. "Я грешен" – так считает тот, у кого мирские, а не духовные устремле-

ния; но так не считает тот исследователь, которому ведома истинная природа 

Атмана (высшей Сущности) как являющегося тождественным Всевышнему Брах-

ману. И поэтому тому, кто сведущ в этом, но всё же привязан к деятельности, 

следует тщательно избегать всякой деятельности, имеющей своей целью пота-

кание своим желаниям, даже если это и рекомендуется Ведами. 

24. С чистым умом и искренней верой, постигнув тождественность индиви-

дуальной высшей Сущности и Всеобщей Высшей Сущности с помощью махавакьи 

(великого изречения Вед) "То ты еси" ("Тат твам аси") благодаря сострадатель-

ному и милостивому гуру, он станет непоколебимым, как гора Меру, и достигнет 

счастливого победного завершения. 

25. Чтобы постичь значение этой махавакьи, необходимо вначале узнать 

значение каждого слова: "Тат" означает "То", или Всевышний Брахман, "твам" 

означает "ты", или индивидуальную высшую Сущность, а "аси" означает "еси", 

или "есть". Таким образом, они объединяются в единое целое словом "аси". 

26. "Близко" и "далеко", а также другие сходные пары противоположных ка-

честв индивидуальной высшей Сущности и Всевышнего Брахмана должны быть 

оставлены; духовный аспект обоих должен быть рассмотрен посредством тща-

тельного анализа, и таким образом постигнуто, что "Ты есть Высшая Сущность" 

без какой бы то ни было двойственности. 

27. Поскольку Всевышняя Сущность и индивидуальная высшая Сущность 

обладают одной и той же природой, то "тьягалакшана" ("джахати" или "джахал-



лакшана", это непрямое применение слова, когда оно теряет свой первоначаль-

ный смысл, но при этом используется с некоторым другим словом, которое так 

или иначе связано с изначальным значением первого слова, например слово 

"Ганга" в словосочетании "посёлок у Ганги") соответственно не применима в 

этом случае; а поскольку некоторые из их аспектов противоположны друг другу, 

то и "аджахаллакшана" (в "аджахаллакшане" изначальное значение слова не те-

ряется) здесь не уместна; следовательно, "бхагатьягалакшана" (в "джахадад-

жахаллакшане" слово частично теряет и частично сохраняет своё первоначаль-

ное значение, например, хотя Девадатта сильно изменился за 10 лет, он оставал-

ся той же самой личностью-дживой) соответственно должна использоваться в 

данном случае. 

28. Физическое тело, состоящее из пяти элементов, каждый из которых со-

ставлен из пяти частей, или аспектов, которое является результатом действий, 

совершённых в прошлых воплощениях, и посредником для переживания удо-

вольствия и боли, которое рождается и умирает и которое порождается майей – 

это внешний проблеск, или аспект, высшей Сущности. 

29. Составленное из пяти элементов, которые не имеют составных частей, 

включающее ум (манас), духовный разум (буддхи), десять чувств, пять пран, ор-

ган восприятия удовольствия и боли, это тонкое тело известно как линга-шарира 

(астральное тело), являющееся внутренним проблеском, или аспектом, высшей 

Сущности, как утверждают мудрые. 

30. Опять же майя, которая хотя и нерождённая и необъяснимая, является 

причиной этого космоса, и она – первопричинное и тонкое тело Атмана, посколь-

ку индивидуальная высшая Сущность кажется отличной от всеобщей Высшей 

Сущности вследствие упадх (наложения, ложного отождествления). И поэтому 

следует осознать их тождественность проницательным изучением духовности. 

31. Подобно тому, как бесцветный кристалл кажется принимающим цвет то-

го объекта, возле которого он помещается, так же и высшая Сущность кажется 

принимающей форму пяти оболочек (аннамайя-коша, пранамайя-коша, мано-

майя-коша, виджнянамайя-коша, анандамайя-коша), в которых Она кажется по-

мещённой; но если исследовать этот вопрос до конца, то Он (Атман) будет ясно 

постигнут как незапятнанный, нерождённый и недвойственный. 

32. Трёхгранное состояние сознания (бодрствование, сон со сновидениями 

и глубокий сон без сновидений), обусловливаемое влиянием трёх гун, также 

наблюдаемо пребывающим в высшей Сущности. Но поскольку эти состояния 

противоположны друг другу, то, в конце концов, они постигаются как всего лишь 

ложные проявления во Всевышнем, которое является Абсолютным, Блаженным, 

Извечным и Все пронизывающим. 

33. До тех пор, пока деятельность сознания, укутанного мраком авидьи (не-

ведения), безостановочно протекает в соединении с телом, чувствами, дыханием 

(праной), умом и высшей Сущностью, до тех пор этот мир продолжает существо-

вать. 

34. Применяя изречение шрути "не это, не это" для устранения этого мира и 

всего остального из своего ума, вкушая нектарную сладость истинного блажен-

ства, необходимо отречься от этого мира, подобно тому, как человек выбрасыва-

ет фрукт, высосав его сладкую мякоть. 



35. Высшая Сущность никогда не умирает и не рождается, не уменьшается и 

не увеличивается. Она – Блаженство, свободное от иллюзии, Самосияющая, Все-

пронизывающая и Недвойственная. 

36. Почему этот видимый мир кажется наполненным страданием, если по 

самой своей сути высшая Сущность – Осознание и Блаженство? Ответ: из-за 

ложного наложения вследствие аджняны; но оно (страдание) исчезает сразу же, 

как только воцаряется свет знания, ибо джняна (знание высшей Сущности) и 

аджняна (неведение) не могут сосуществовать вместе, поскольку они противо-

положны друг другу. Когда причина (аджняна) исчезает, то её следствие (види-

мый мир) также растворяется. 

37. Ошибочное восприятие одной вещи вместо другой называется адхьяса 

(ложное отождествление), говорят мудрые, подобно тому, как верёвка кажется 

змеёй. Сходным образом этот мир воспринимается ошибочно вследствие авидьи, 

присущей Парабрахману (Всевышней Сущности). 

38. В Той Всеведущей, Всё отворяющей, Всепронизывающей Всевышней 

Сущности (Парабрахмане), не ведающей боли, свободной от иллюзии, недвой-

ственной, находящейся вне всякого поля зрения, эта обособленность в виде эго-

изма – майи – является тем ложным наложением, которое формируется первым. 

39. Все пары противоположных качеств, таких как удовольствие и боль, хо-

рошее и плохое, являющиеся причиной круговорота рождения и смерти, присущи 

уму; но из-за ошибочного наложения они кажутся присущими высшей Сущности. 

Ибо если бы это было так, то эти качества проявлялись бы для нас и в состоянии 

сушупти (глубокого сна без сновидений), в котором деятельность ума отсутству-

ет. 

40. Сияние Всевышнего Атмана, отражаемое в духовном разуме (буддхи), 

который порождён не имеющей начала майей, называется душой (дживой). Все-

вышняя Сущность – свидетель разума, и Она совершенно отлична как от него, 

так и от его качеств, в то время как душа составляет одно неразрывное целое с 

высшей Сущностью, будучи тождественной Ей. 

41. Когда душа, отражение всевышнего Духа, и ум, сопровождаемый чув-

ствами, живут в одном месте, то из-за ложного наложения оба кажутся разделя-

ющими одушевлённые и неодушевлённые качества друг друга, подобно тому, как 

железный шар в огне становится раскалённо-красным. 

42. Тот, кто обрёл осознание высшей Сущности посредством изучения Вед и 

благодаря своему гуру, тот, постигший непреложную и непорочную высшую Сущ-

ность в себе, должен отвергнуть все неодушевлённые объекты, которые пред-

стают перед ним в высшей Сущности. 

43. Я есмь высшая Сущность, которая Самосияющая, нерождённая, недвой-

ственная, постижимая только джняна-йогами, чистая, всеведущая, лишённая 

страданий, всё во всём, блаженная и неизменная. 

44. Я есмь извечное, освобождение, с несокрушимым могуществом, вне по-

стижения чувствами, не подверженное переменам и бесконечное. Проницатель-

ный мудрец, изучающий Веды, непрестанно памятует обо Мне днём и ночью. 

45. Подобным образом тот, кто исследует высшую Сущность и медитирует 

на Неё как на неразделённую, всегда достигает совершенства, и это осознание 



раз и навсегда уничтожает неведение и его следствия, подобно тому, как лекар-

ство устраняет болезнь. 

46. Сидя в уединённом месте, оттянув свои чувства от объектов чувств, пол-

ностью обуздав свой ум, с чистым сознанием, рассматривая осознание Всевыш-

него как объект и цель медитации с намерением пребывания в недвойственной 

Высшей Сущности, необходимо медитировать на Парабрахмана. 

47. Растворив эту вселенную, освещаемую Богом, в Атмане – основопола-

гающей причине всего, такая личность обретает удовлетворение и блаженство, 

не ведая ни внешнего, ни внутреннего. 

48. Прежде чем входить в самадхи, необходимо созерцать этот движущийся 

(проявленный) и неподвижный (непроявленный) мир как Пранаву (Ом), из кото-

рой возник этот мир, как это ясно указано в шастрах. Причина этого рождения – 

авидья (неведение), но она исчезает, когда начинает сиять свет осознания. 

49. Письменный знак "Ом" состоит из трёх букв: "А" означает "пуруша" или 

"вишва" (состояние бодрствования), "У" означает "тайджаса" (состояние сна со 

сновидениями), "М" – "праджна" (состояние глубокого сна без сновидений), как 

это указано в Ведах. Это осознаётся умом до наступления самадхи, а не после то-

го, как наступает просветление и самореализация.  

50. Необходимо растворить вишву в тайджасе, а тайджасу – в праджне (бо-

лее грубые вибрации – в более тонких, а более тонкие – в ещё более утончённых, 

см. шл. 32). 

51. Растворив праджну (саттву) во Всевышнем Духе (очищенной саттве, т.е. 

поднявшись над гунами), необходимо медитировать на осознание идеи "Я есмь 

Брахман", на свободного от всякой иллюзорности и заблуждения, непорочного, 

извечного, Всевышнего Господа (Парабрахмана). 

52. Утвердившись подобным образом во всевышней Сущности и непрерыв-

но пребывая в Ней, утратив интерес ко всем своим мирским связям, пребывая в 

блаженстве высшей Сущности – несомненной форме божественного наслажде-

ния, такая личность достигает освобождения, становясь похожей на необъятный 

безмятежный океан. 

53. Тот, кто подобным образом продолжительно пребывает в самадхи, от-

рёкшись от объектов своих страстей, являющихся его врагами, и кто обрёл шесть 

качеств Атмана (всеведение, бессмертие, извечная удовлетворённость, полное 

осознание, независимость, непрерывное сияние), тот всегда зрит Меня. 

54. Непрерывно медитируя днём и ночью на высшую Сущность, безмолвный 

святой, лишённый всяких привязанностей, не должен проявлять никакого эгоиз-

ма, полагаясь на свою судьбу (прарабдха, или неотвратимая, созревшая карма). В 

конечном счёте он сольётся со Мной. 

55. Постигнув, что начало, середина и конец мира – источник страха и стра-

дания, и отрёкшись от всякой сакама-деятельности (ведущей к райским насла-

ждениям), он должен поклоняться Мне как всевышнему Духу, пребывающему во 

всех существах. 

56. Медитируя на высшую Сущность как на неразделённую, он затем стано-

вится тождественным Мне, как океанская вода тождественна воде всего океана, 

молоко – молоку, воздух – воздуху, пространство – пространству. 



57. Пока он находится среди людей, он смотрит на это как на иллюзию; ил-

люзорность этого осознаётся им как непреложный факт, исходящий как из уче-

ния Вед, так и основанный на логическом умозаключении; эта иллюзорность по-

хожа на то, как луна кажется меняющей свою форму, или же на мираж. 

58. До тех пор, пока он не зрит высшую Сущность в каждом объекте, он 

должен непрерывно поклоняться Всевышнему. Я день и ночь видим для Моих 

преданных, имеющих непоколебимую веру в Меня. 

59. Мой дорогой! Я изложил тебе по порядку тайны (рахасьям) Вед, ясно 

сформулировав их. Проницательный мудрец, который внимательно исследует 

изложенное здесь и применит на практике, незамедлительно будет освобождён 

от бремени страданий. 

60. Брат! Мир, который ты видишь, ни что иное, как иллюзия. Устрани всё из 

своего ума и, благодаря поклонению Мне, живи счастливо (не зная страданий), 

пребывая в умиротворённости. 

61. Кто бы ни поклонялся Мне всем сердцем, сейчас или после, как облада-

ющему формой и качествами или как вне качественному Абсолюту, он достигает 

Меня; это так же верно, как и то, что Солнце освящает три мира, касаясь их пы-

лью со Своих стоп. 

62. Кто бы, обладая верой в Меня и в своего духовного учителя, ни изучал 

внимательно это сжатое изложение философии Вед, поведанное Мной, Кто есмь 

Единое, познаваемое через философию Веданты (венец Вед), он сольётся со 

Мной, становясь, несомненно, единым со Мной. 

Перевод с использованием английского перевода с санскрита Свами 

Виджнанананды и с частичной сверкой с санскритским оригиналом: В. Верниго-

ра, 15-19.11.2001 г., Прашанти Нилаям. 


